
opusdei.org

Une attention
sereine : les œuvres
de miséricorde
spirituelles

Les œuvres de miséricorde
spirituelles s’occupent de la
faim et de la soif, de la nudité et
des personnes sans domicile, de
la maladie et de la captivité que
le cœur humain éprouve sous
tant de formes différentes.

16/07/2019

L’Église a la sagesse d’une bonne
mère, qui sait ce dont ses enfants ont



besoin pour grandir en bonne santé
et forts, de corps et d’esprit. Avec les
œuvres de miséricorde, elle nous
invite à toujours redécouvrir que le
corps et l’âme de nos frères et sœurs
ont besoin de soins et que Dieu
confie à chacun d’entre nous cette
garde attentive. « L'objet de la
miséricorde est la vie humaine elle-
même dans sa totalité. Notre vie
même de « chair » a faim et soif, a
besoin de vêtements, de maison et de
visites, ainsi que d’un enterrement
digne, chose que personne ne peut se
donner à soi-même (...). Notre vie
même, en tant qu’ « esprit », doit être
éduquée, corrigée, encouragée,
consolée (...). Nous avons besoin que
d’autres nous conseillent, nous
pardonnent, nous soutiennent et
prient pour nous »[1].

Examinons maintenant les œuvres
spirituelles qui s’occupent de la faim
et de la soif, de la nudité et des
personnes sans domicile, de la



maladie et de la captivité que le cœur
humain éprouve sous tant de formes
différentes : des formes de mendicité
spirituelle qui nous affligent tous et
que nous découvrons aussi tout
autour de nous, si nous ne nous
endormons pas[2]. Même avec le
poids que nous portons sur nos
épaules, Dieu s'attend à ce que notre
cœur s’émeuve comme le sien, qu’il
ne soit pas insensible aux besoins des
autres. « Au milieu de tant d’égoïsme,
de tant d’indifférence — chacun pour
soi ! —, je songe à ces petits ânes de
bois, forts, robustes, que je voyais
trotter quelque part sur une table...
— L’un d’entre eux avait perdu une
patte. Mais il continuait d’avancer,
parce qu’il s’appuyait sur ses
camarades. »[3].

La miséricorde de tous les jours

Saint Josémaria se souvenait une fois
de sa joyeuse expérience de
générosité chrétienne, confirmée au



fil des ans : « je connais des milliers
de cas d'étudiants (...) qui ont
renoncé à construire leur petit
monde à eux et qui se donnent aux
autres, au moyen d'un travail
professionnel qu'ils essaient de
réaliser avec la plus grande
perfection humaine possible, dans
l'enseignement, l'assistance, les
œuvres sociales, etc…, le tout avec un
esprit toujours jeune et débordant de
joie »[4]. Là où il y a un chrétien qui
se reconnaît « comme marqué au feu
par cette mission afin d’éclairer, de
bénir, de vivifier, de soulager, de
guérir, de libérer », on trouve «
l’infirmière dans l’âme, le professeur
dans l’âme, le politique dans l’âme,
ceux qui ont décidé, au fond, d’être
avec les autres et pour les autres.
Toutefois, si une personne met d’un
côté son devoir et de l’autre sa vie
privée, tout deviendra triste, et elle
vivra en cherchant sans cesse des
gratifications ou en défendant ses
propres intérêts »[5]. « Étant tous des



hommes, et tous des fils de Dieu,
nous ne pouvons pas concevoir notre
vie comme la préparation fébrile
d’un curriculum brillant, d’une
carrière remarquable »[6]. Il est
logique que nous nous
enthousiasmions avec les horizons
qui s'ouvrent devant nous dans notre
travail ; mais cet enthousiasme, si on
ne veut pas qu'il soit un délire – « la
vanité des vanités » (Eccl. 1, 2) -, doit
être inspiré par la passion d'éclairer
les intelligences, d'apaiser les
tensions, de réconforter les cœurs.

Nous influons tous d’une manière ou
d’une autre sur la culture et l’opinion
publique : et pas seulement les
écrivains, les enseignants ou les
professionnels de la communication.
Chacun à sa manière peut faire
beaucoup pour « apprendre à celui
qui ne sait pas », « donner le bon
conseil à celui qui en a besoin » et «
corriger celui qui a tort »: ceux qui
sont victimes, même sans le savoir,



de la superficialité ou des idéologies;
ceux qui ont soif de savoir, de boire
aux sources de la sagesse humaine et
divine; ceux qui ne connaissent pas
le Christ ou « n'ont pas vu la beauté
de son visage, ni la merveille de sa
doctrine »[7]. L'effort de penser la foi,
de sorte que l'éclat de la vérité soit
perçu ; la volonté de se compliquer la
vie en organisant des moyens de
formation dans les contextes les plus
divers ; l'enthousiasme pour donner
une forme chrétienne à la profession
elle-même, en la purifiant des abus et
en lui ouvrant des horizons ; l'intérêt
des enseignants pour faire
progresser leurs élèves ; l'initiative
de guider avec notre expérience ceux
qui se frayent un chemin dans le
monde professionnel ; la volonté
d'aider ou de conseiller des collègues
dans leurs difficultés ; le soutien aux
jeunes qui ne se décident pas à
fonder une famille en raison de la
précarité de leurs conditions de
travail ; la noblesse et le courage de «



corriger celui qui a tort » ... Ces
attitudes, comme d'autres qui vont
bien au-delà d'une éthique
minimaliste, façonnent la 
miséricorde ordinaire que Dieu
demande au chrétien de la rue.

Bien qu'il soit assurément utile de
donner vie à des projets auxquels
nous puissions donner un coup de
main, le terrain habituel de la
miséricorde est le quotidien d'un
travail régi par la passion d’aider :
que puis-je faire d’autre ? Qui d'autre
puis-je impliquer ? Tout cela est
miséricorde en acte, sans horaire,
sans calcul : « Et d’une miséricorde
dynamique, non pas comme un
substantif chosifié et défini, ni
comme un adjectif qui décore un peu
la vie, mais comme un verbe – faire
miséricorde et recevoir miséricorde,
« miséricordiser » et « être
miséricordisé »[8].

Couvrir la faiblesse de l'autre



Ce binôme - faire miséricorde et
recevoir miséricorde - fait écho à la
béatitude plus spécifique de cette
année jubilaire : « Heureux les
miséricordieux car ils obtiendront
miséricorde » (Mt 5,7) : la
miséricorde leur sera ouverte, car en
la faisant, ils la recevront en
abondance. Le génie de Shakespeare
l’a synthétisé ainsi : « La miséricorde
n’est pas obligatoire ; elle tombe
comme la douce pluie du ciel sur la
terre qu’il surplombe. C'est une
double bénédiction qui bénit celui
qui l'accorde et celui qui la reçoit
»[9].

Aux miséricordieux, le Seigneur ne
promet pas seulement la clémence et
la compréhension à la fin de leurs
jours, mais aussi une somme
généreuse de dons - le cent pour un
(Mt 19, 29) - dans cette vie : le
miséricordieux perçoit plus
intensément comment Dieu lui
pardonne et le comprend ; Il se



réjouit à son tour de pardonner et de
comprendre, même quand cela fait
mal ; et il éprouve également la joie
de voir comment la miséricorde de
Dieu contamine les autres par son
intermédiaire. « Car ce qui serait
folie de Dieu est plus sage que la
sagesse des hommes, et ce qui serait
faiblesse de Dieu est plus fort que la
force des hommes » (1 Co 1, 25).
Quand nous noyons le mal avec
l'abondance du bien ; lorsque nous
évitons que la dureté des autres
endurcisse notre cœur et que nous
ne répondons pas à la froideur avec
plus de froideur ; quand nous
résistons à couvrir de nos difficultés
ceux qui nous entourent ; lorsque
nous nous efforçons de vaincre notre
susceptibilité et notre amour-propre,
alors nous livrons « les batailles de
Dieu (...). Il n’y a pas d’autre moyen
que d'entreprendre avec entrain
cette belle guerre d’amour, si nous
voulons vraiment obtenir la paix



intérieure et la sérénité de Dieu pour
l’Eglise et pour les âmes »[10].

Une autre œuvre de miséricorde
spirituelle consiste à « supporter
patiemment des défauts d'autrui ». Il
ne s'agit pas seulement de ne pas
montrer l'autre, de ne pas le pointer
du doigt : la miséricorde enveloppe
la faiblesse de l'autre, comme ont fait
les enfants de Noé[11], même si en
l'enveloppant, on remarque l’« odeur
» de ses défauts. Une miséricorde
distante ne serait pas miséricorde. «
L'odeur de mouton »[12] - parce que
tout le monde dans l'Église est «
brebis et pasteur »[13] - n'est
généralement pas agréable, mais s'y
exposer est un sacrifice qui, fait sans
« chichi », sans se faire remarquer,
est un arôme très agréable à Dieu : la
bonus odor Christi[14]. « Pour toi,
quand tu jeûnes, parfume ta tête et
lave ton visage, afin qu'il ne paraisse
pas aux hommes que tu jeûnes mais



à ton Père qui est présent dans le
secret » (Mt 6,17-18).

La miséricorde renverse la tendance
facile d’exiger des autres et de
transiger avec nous-mêmes. Nous
nous rendons compte souvent que ce
qui nous paraissait être un défaut
n’était qu’une étiquette que nous
avions collée sur l’autre, peut-être à
cause d’un épisode isolé ou à cause
d’une impression à laquelle nous
avions donné trop d’importance ; un
« jugement sommaire » qui s'est
cristallisé et qui nous empêche de le
voir tel qu'il est, car nous ne
percevons que ce visage négatif, ce
trait gonflé par notre amour-propre.
La miséricorde de Dieu nous aide à
éviter et, parfois même à lever ces
jugements sévères, dont nous ne
sommes parfois même pas très
conscients. Ici aussi, intervient la
sage phrase de Tertullien selon
laquelle « ceux qui cessent d'ignorer,
cessent de haïr, desinunt odisse qui



desinunt ignorare »[15]. Un défi de la 
miséricorde ordinaire est donc de
mieux connaître ceux qui nous
entourent et d’éviter de les étiqueter :
parents, enfants, frères, voisins,
collègues .... De plus, lorsque nous
comprenons une personne, lorsque
nous ne désespérons pas d'elle, nous
l’aidons à grandir ; en revanche, faire
une fixation sur les insuffisances
produit une tension, une crampe qui
masque facilement le meilleur de
chacun. Toutes nos relations avec les
autres, en particulier dans la famille,
doivent être « un « mener paître »
miséricordieux » : sans paternalisme,
« chacun avec soin, peint et écrit
dans la vie de l'autre »[16].

Il faut également de la miséricorde
pour supporter sans ressentiment la
dureté avec laquelle d’autres
peuvent parfois nous traiter. Il n’est
pas facile d’aimer quand on reçoit
des coups de pied ou de
l’indifférence, mais «si vous ne



saluez que vos frères, que faites-vous
d’extraordinaire ? Les païens même
n'en font-ils pas autant ? » (Mt 5,47).
L’attitude chrétienne ne se
caractérise pas seulement par la
compréhension mutuelle mais aussi
par la volonté de se réconcilier
lorsque nous échouons ou lorsque
nous sommes traités avec dédain.
L’attitude sincère de « pardonner les
offenses » est le seul moyen de briser
les spirales de l’incompréhension qui
se dressent autour de nous et qui
sont presque toujours des spirales
d’ignorance mutuelle. Ceci n'est pas
une attitude idéaliste de naïfs qui ne
s’apercevraient pas de la
mesquinerie ou du cynisme, mais
c'est la « force de Dieu » (1 Cor 1,19) :
une brise légère, capable de mettre à
bas les structures les plus
imposantes.

Envoyés pour consoler



"Béni soit Dieu, le Père de notre
Seigneur Jésus Christ, le Père plein de
tendresse, le Dieu de qui vient tout
réconfort. Dans toutes nos détresses,
il nous réconforte ; ainsi, nous
pouvons réconforter tous ceux qui
sont dans la détresse, grâce au
réconfort que nous recevons nous-
mêmes de Dieu. » (2 Co 1,3-4). Le
chrétien souffre comme les autres
hommes ; il souffre parfois
davantage des malentendus ou des
difficultés que lui crée sa fidélité à
Dieu[17]; mais en même temps, les
souffrances sont allégées, car il a le
réconfort de son Père. « Voilà ta
sécurité, le mouillage où tu peux
jeter l'ancre, quoi qu'il arrive, à la
surface de cette mer qu'est la vie. Et
tu y trouveras la joie, la vigueur,
l'optimisme, la victoire ! »[18]. La
consolation que Dieu nous donne
nous rend capables de consoler ;
nous envoie au monde pour
consoler, parce que « notre tristesse



infinie se soigne seulement avec un
amour infini »[19].

Pour « réconforter celui qui est triste
», il faut apprendre à lire les besoins
des autres. Il y a des gens qui sont
tristes parce qu'ils éprouvent «
l'amertume qui vient de la solitude
ou de l'indifférence »[20]; d’autres
parce qu’ils sont soumis à de fortes
tensions et ont besoin de repos : il
s'agira de les accompagner et,
parfois, de leur apprendre à se
reposer, car ils n’ont jamais appris
cet art. Un bon fils de Dieu cherche à
imiter la tâche discrète du véritable
Consolateur, « dans le labeur, le
repos ; dans la fièvre, la fraicheur ;
dans les pleurs, le réconfort »[21] :
prendre soin des autres sans leur
faire remarquer que nous leur
consacrons du temps, sans donner
l'impression que nous leur accordons
une audience, ou que nous les 
gérons. « Nous parlons d’une attitude
du cœur, qui vit tout avec une



attention sereine, qui sait être
pleinement présent à quelqu’un sans
penser à ce qui vient après, qui se
livre à tout moment comme un don
divin qui doit être pleinement vécu
»[22]. Un enfant de Dieu traverse son
existence avec la conviction
profonde que « chaque personne est
digne du don de nous-mêmes »[23]:
le sourire, le fait d'être prêt à aider,
un véritable intérêt pour les autres,
même pour ceux que nous ne
connaissons pas, peuvent leur
changer la journée et parfois même
la vie.

Auprès de tous, connus et inconnus,
notre miséricorde trouvera un «
cours large, paisible et sûr »[24] dans
la prière : « Intercéder, demander en
faveur d'un autre, est, depuis
Abraham, le propre d'un cœur
accordé à la miséricorde de Dieu
»[25]. C'est pourquoi l'Eglise nous
encourage à « prier Dieu pour les
vivants et les morts ». Une de nos



joies au ciel sera de découvrir le bien
fait à tant de gens par une prière très
brève au milieu de la cohue du trafic
ou des transports en commun,
parfois peut-être comme une réponse
miséricordieuse à un geste peu
aimable; l'espoir que Dieu a suscité,
par notre intercession, chez ceux qui
souffraient pour une raison
quelconque; la consolation qu'ont
reçue vivants et défunts par notre
mémoire - memento - au sein de la
Sainte Messe, plongés dans la prière
de Jésus au Père, dans le Saint-Esprit.

Nous terminons ainsi cette brève
visite des œuvres de miséricorde, qui
sont en réalité « infinies ; chacune a
son cachet particulier, avec l’histoire
de chaque visage. Ce ne sont pas
seulement les sept œuvres
corporelles et les sept spirituelles en
général. Ou plutôt, elles sont, ainsi
énumérées, comme les matières
premières – celles de la vie elle-
même – qui, lorsque les mains de la



miséricorde les touchent ou les
modèlent, deviennent, chacune, une
œuvre artisanale. Une œuvre qui se
multiplie comme le pain dans les
corbeilles, qui grandit démesurément
comme la graine de moutarde »[26].

Carlos Ayxelá

[1] François, 3ème méditation du Jubilé
des prêtres, 2-VI-2016.

[2] Le Résumé du Catéchisme de
l'Église Catholique les énumère
comme suit: apprendre à celui qui ne
sait pas; bien conseiller celui qui en a
besoin; corriger celui qui se trompe;
pardonner les insultes; consoler celui
qui est triste; supporter avec patience
les défauts des autres; prier Dieu
pour les vivants et les défunts.

[3] Saint Josémaria, Forge, 563.



[4] Saint Josémaria, Entretiens, 75.

[5] François, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), 273.

[6] Saint Josémaria, Amis de Dieu, 76.

[7] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 179.

[8] François, 1ère méditation du
Jubilé des prêtres, 2-VI-2016.

[9] W. Shakespeare, Le marchand de
Venise, Acte IV, scène I. Cf. François, 
Message pour la 50ème journée
mondiale de la communication
sociale, 24-I-2016.

[10] Saint Josémaria, Notes extraites
d'une méditation II-1972, citée dans 
Quand le Christ passe, édition
historico-critique préparée par
Antonio Aranda, Rialp 2013, 8d.

[11] Gn 9,22-23.

[12] François, Homélie, 28-III-2013.



[13] Javier Echevarría, Lettre
Pastorale, 1-VIII-2007.

[14] 2 Cor 2,15.

[15] Tertullien, ad Nationes, 1, 1.
Saint Augustin a également abordé
cette question dans Evangelium
Ioannis Tractatus, 89 et 90.

[16] François, Ex. Ap. Amoris Laetitia
(19-III-2016), 322.

[17] Les psaumes font souvent écho à
cette difficulté du croyant. Cf. par
exemple, Ps 42 (41), 10-12 ; 44 (43),
10-26 ; 73 (72).

[18] Via Crucis, VIIème station, 3.

[19] François, Evangelii Gaudium,
265.

[20] Saint Josémaria, Discours
prononcé au Centre ELIS à l'occasion
de son inauguration le 21-XI-1965 (In 
Josémaria Escriva de Balaguer et



l'Université, Pampelune, Eunsa 1993,
84).

[21] Missel Romain, Pentecôte,
séquence Veni Sancte Spiritus

[22] François, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 226

[23] François, Evangelii Gaudium,
274.

[24] Saint Josémaria Amis de Dieu,
306

[25] Catéchisme de l’Eglise Catholique,
2635

[26] François, 3ème méditation du
Jubilé des prêtres, 2-VI-2016. Cfr. Mt
13,31-32; 14,19-20.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/une-attention-

https://opusdei.org/fr-ca/article/une-attention-sereine-les-oeuvres-de-misericorde-s/
https://opusdei.org/fr-ca/article/une-attention-sereine-les-oeuvres-de-misericorde-s/


sereine-les-oeuvres-de-misericorde-s/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/une-attention-sereine-les-oeuvres-de-misericorde-s/

	Une attention sereine : les œuvres de miséricorde spirituelles

