
opusdei.org

Un motif surnaturel

Que signifie "sanctifier le
travail?". L'article explique qu'il
s'agit de lui donner un motif, un
pourquoi : l'amour de Dieu et
des autres, qui a une influence
radicale sur l'activité elle-
même, nous poussant à bien la
faire, avec compétence et
perfection.

2009-08-06

L’esprit de l’Opus Dei recueille cette
très belle réalité que n’importe
quelle tâche digne et noble dans les
choses humaines, peut se



transformer en une tâche divine [1].
On ne compte plus les personnes
dont la vie a changé en découvrant
cette doctrine et même, parfois, rien
qu’en entendant parler de la 
sanctification du travail. Des hommes
et des femmes qui travaillaient dans
les limites d’un horizon purement
terrestre, à deux dimensions, et qui
s’enthousiasment en apprenant que
leur travail professionnel peut
acquérir une dimension
transcendante, le relief de la vie
éternelle. Combien de fois ne s’est-
elle pas renouvellée chez ceux qui
s’approchent de l’Œuvre, la joie de ce
personnage de l’Évangile qui en
trouvant un trésor caché dans un
champ, va et vend tout ce qu’il
possède pour acheter le champ ! [2]

L’Esprit Saint fit découvrir à saint
Josémaria ce trésor dans la doctrine
de l’Évangile, spécialement dans les
longues années de la vie de Jésus à
Nazareth, années obscures, mais,



pour nous, claires comme la lumière
du soleil [3], parce que ces années
cachées de la vie du Seigneur ne sont
pas sans signification ; elles ne sont
pas non plus une simple préparation
des années à venir, celles de sa vie
publique. Depuis 1928, j’ai clairement
compris que Dieu désire que les
chrétiens prennent pour exemple la
vie du Seigneur tout entière. J’ai
compris tout spécialement sa vie
cachée, sa vie de travail courant au
milieu des hommes [4].

Grâce à la lumière de Dieu, notre
fondateur enseigna constamment
que le travail professionnel est une
réalité sanctifiable et sanctificatrice 
[5]. Vérité simple et grandiose que le
Magistère de l’Église a enseignée
surtout à partir du Concile Vatican II 
[6], et recueillie plus tard dans le
Catéchisme, indiquant que « le
travail peut être un moyen de
sanctification et une animation des



réalités terrestres dans l’Esprit du
Christ » [7].

« Avec une intuition surnaturelle — a
affirmé le Souverain Pontife — saint
Josemaría a prêché inlassablement
l’appel universel à la sainteté et à
l’apostolat. Le Christ invite tout le
monde à se sanctifier dans la vie
concrète de chaque jour ; pour cela le
travail est aussi un moyen de
sanctification personnelle et
d’apostolat quand on l’accomplit en
union avec Jésus-Christ » [8]. Le
fondateur de l'Opus Dei a été
l’instrument voulu par Dieu pour
répandre cette doctrine en ouvrant
des perspectives immenses à la
sainteté personnelle d’une foule de
chrétiens et pour la sanctification de
la société humaine du dedans, c’est-à-
dire, à partir du tissu même des
relations professionnelles qui la
configurent.



Cette semence portera les fruits que
le Seigneur en attend si nous faisons
l’effort nécessaire pour la méditer en
la présence de Dieu et pour la mettre
en pratique avec son aide, puisque la
sanctification du travail n’est pas
seulement une idée qu’il suffit
d’expliquer pour qu’elle s’apprenne ;
c’est un idéal qui se cherche et se
conquiert par amour de Dieu, guidés
par sa grâce.

Sens du travail

Dès le début de la Sainte Écriture,
dans le livre de la Genèse, on nous
révèle le sens du travail. Dieu, qui a
fait bonnes toutes choses, « a voulu
librement créer un monde “en état de
voie” vers sa perfection ultime » [9], et
il a créé l’homme ut operaretur [10],
pour que, avec son travail, « il
prolonge l’œuvre de la création en
dominant la terre ; ainsi il se parfait
lui-même » [11].



Le travail — enseigne saint Josémaria
— est un moyen grâce auquel l’homme
devient participant de la création : et
par conséquent, il est non seulement
digne, quel qu’il soit, mais aussi un
instrument pour obtenir la perfection
humaine — terrestre — et la
perfection surnaturelle [12].

Comme conséquence du péché, le
travail s’accompagne de fatigue et
assez souvent de douleur [13]. Mais
en assumant notre nature pour nous
sauver, Jésus-Christ Notre Seigneur a
transformé la fatigue et la douleur en
moyens de manifester l’amour et
l’obéissance à la Volonté divine et de
réparer la désobéissance du péché.
C’est ainsi que vécut Jésus durant
trente ans : il était fabri filius (Mt 13,
55), le fils du charpentier. […] C’était
le faber, filius Mariæ (Mc 6, 3). Et
c’était Dieu, et voici qu’Il réalisait la
Rédemption du genre humain, en
attirant toute chose à Lui (Jn 12, 32) 
[14].



À côté de cette réalité du travail de
Jésus-Christ, qui nous montre la
plénitude de son sens, nous devons
considérer que par grâce
surnaturelle nous sommes devenus
des enfants de Dieu, ne faisant plus
qu’un avec Jésus-Christ, un seul
corps. Sa Vie surnaturelle est notre
vie, et il nous a fait participants de
son sacerdoce pour que nous soyons
des corédempteurs avec lui. Cette
profonde union du chrétien avec le
Christ éclaire le sens de toutes nos
activités et, en particulier, du travail.
Dans les enseignements de notre
Père, le fondement de la
sanctification du travail est le sens de
la filiation divine, la conscience que
le Christ veut s’incarner dans nos
occupations [15].

Toute cette vision chrétienne du sens
du travail, se résume dans les propos
suivants de saint Josémaria : Le
travail est l’inévitable compagnon de
la vie de l’homme sur terre. Il



s’accompagne d’effort, de lassitude,
de fatigue, manifestations de la
douleur et de la lutte, qui font partie
de notre vie présente et qui sont les
signes de la réalité du péché et de la
nécessité de la Rédemption. Mais le
travail en soi n’est ni peine, ni
malédiction, ni châtiment. Ceux qui
le prétendent n’ont pas bien lu la
Sainte Écriture.

[…] Le travail — tout travail — est
témoignage de la dignité de l’homme
et de son emprise sur la création.
C’est une occasion de perfectionner
sa personnalité. C’est un lien qui
nous unit aux autres êtres, une
source de revenus pour assurer la
subsistance de sa famille, un moyen
de contribuer à l’amélioration de la
société et au progrès de l’humanité
tout entière.

Pour un chrétien, ces perspectives
s’élargissent et s’amplifient, car le
travail lui apparaît comme une



participation à l’œuvre créatrice de
Dieu […].Car, pour avoir été assumé
par le Christ, le travail nous apparaît
comme une réalité qui a été rachetée
à son tour. Ce n’est pas seulement le
cadre de la vie de l’homme, mais un
moyen et un chemin de sainteté, une
réalité qui sanctifie et que l’on peut
sanctifier [16].

Sanctifier l’activité de travailler

Une expression du fondateur de
l'Opus Dei nous fait entrer dans le
splendide panorama de la sainteté et
de l’apostolat dans l’exercice d’un
travail professionnel : pour la grande
majorité des hommes, être saint, cela
signifie sanctifier leur travail
personnel, se sanctifier dans leur
travail et sanctifier les autres par
leur travail [17].

Ce sont trois aspects d’une même
réalité, inséparables et ordonnés
entre eux. La première choses est de
sanctifier — rendre saint — le travail,



l’activité de travailler [18]. Sanctifier
le travail c’est rendre sainte cette
activité, rendre saint l’acte de la
personne qui travaille. Les autres
deux aspects en dépendent, parce
que le travail sanctifié est aussi
sanctificateur : il nous sanctifie nous-
mêmes et il est un moyen de
sanctification pour les autres et pour
imprégner la société d’esprit
chrétien. Il convient, par conséquent,
que nous nous arrêtions à considérer
le premier point : ce que signifie
rendre saint le travail professionnel.

Un des nos actes est saint lorsque
c’est un acte d’amour de Dieu et des
autres pour Dieu : un acte d’amour
surnaturel — de charité —, ce qui
présuppose, sur cette terre, la foi et
l’espérance. Un acte de cette sorte est
saint parce que la charité est une
participation de la Charité infinie qui
est l’Esprit Saint [19], l’amour
subsistant du Père et du Fils, si bien
qu’un acte de charité fait prendre



part à la Vie surnaturel de la Très
Sainte Trinité : prendre part à la
sainteté de Dieu. Dans le cas du
travail professionnel, il faut tenir
compte que l’activité de travailler a
pour objet les réalités de ce monde —
cultiver un champ, faire des
recherches dans un domaine
scientifique, fournir des services, etc.
— et que, pour qu’elle soit
humainement bonne et sanctifiable,
elle comporte l’exercice des vertus
humaines. Dans ce sens, il ne suffit
pas qu’elle soit sainte. Le travail se
sanctifie de fait lorsqu’il est réalisé
par amour de Dieu, pour lui rendre
gloire — et, en conséquence, comme
Dieu le veut, en accomplissant sa
Volonté : en pratiquant les vertus
chrétiennes informées par la charité
—, pour l’offrir à Dieu en union avec
le Christ, étant donné que « par Lui,
avec Lui et en Lui, à Toi, Dieu le Père
tout-puissant, dans l’unité du Saint
Esprit, tout honneur et toute gloire » 
[20].



À l’exercice habituel de ta profession,
ajoute un motif surnaturel et tu auras
sanctifié le travail [21]. Dans ce court
propos, saint Josémaria nous donne
la clé de la sanctification du travail.
L’activité humaine de travailler se
sanctifie lorsqu’elle est réalisée pour
un motif surnaturel. L’aspect décisif
n’est donc pas que le résultat soit
bon, mais que nous travaillions par
amour de Dieu, puisque c’est cela
qu’il cherche en nous : Dieu voit le
cœur [22]. L’aspect décisif est le motif
surnaturel, la finalité dernière, la
droiture d’intention de la volonté, la
réalisation du travail par amour de
Dieu et pour servir les autres pour
Dieu. Le travail est ainsi élevé à
l’ordre de la grâce, il est sanctifié,
devient œuvre de Dieu, operatio Dei,
opus Dei [23].

Qualités du motif surnaturel

Le motif surnaturel est sincère s’il
influe efficacement et radicalement



sur la manière de travailler, nous
amenant à accomplir notre tâche
avec perfection, comme Dieu le veut,
malgré nos limites personnelles avec
lesquelles il compte. Le motif
surnaturel qui rend saint le travail
n’est pas quelque chose de
simplement juxtaposé à l’activité
professionnelle, mais un amour de
Dieu et des autres qui a une
influence radicale sur l’activité elle-
même, poussant à bien la faire, avec
compétence et perfection, parce que
nous ne pouvons pas offrir au
Seigneur quelque chose qui, dans les
limites de notre pauvre humanité, ne
serait pas parfait, sans tache,
soigneusement accompli, même dans
les détails les plus infimes : Dieu
n’accepte pas ce qui est bâclé. Vous
n’offrirez rien qui ait une tare, nous
enjoint la Sainte Écriture, car cela ne
vous ferait pas agréer de Dieu (Lv 22,
20). C’est pourquoi, le travail de
chacun d’entre nous, cette tâche qui
occupe nos journées et nos énergies,



doit être une offrande digne du
Créateur, operatio Dei, travail de
Dieu et pour Dieu : en un mot, une
activité bien accomplie,
irréprochable [24]. Une “bonne
intention” qui ne pousserait pas à
bien travailler n’en serait pas une, ce
ne serait pas l’amour de Dieu. Ce
serait une intention inefficace et
creuse, un faible désir, qui n’arrive
pas à surmonter l’obstacle de la
paresse ou de la commodité. Le vrai
amour se concrétise dans le travail.

Mettre un motif surnaturel, ce n’est
pas non plus ajouter quelque chose
de saint à l’activité de travailler. Pour
sanctifier le travail il ne suffit pas de
prier pendant qu’on travaille, même
si — lorsque cela est possible — cela
est un signe que l’on travaille par
amour de Dieu et un moyen de
croître en cet amour. Qui plus est,
pour sanctifier le travail en mettant
un motif surnaturel, il est
indispensable de rechercher d’une



manière ou d’une autre la présence
de Dieu, et assez souvent cela se
traduit par des actes d’amour, des
oraisons jaculatoires et des prières,
parfois à l’occasion d’une pause ou
d’autres circonstances qu’offre le
rythme de travail. Pour cela nous
trouvons une aide inestimable dans
les astuces humaines. Mais cela en
vaut la peine d’insister sur ce qu’il ne
faut pas en rester là, parce que
sanctifier le travail ne consiste pas
essentiellement à réaliser quelque
chose de saint pendant qu’on
travaille, mais à rendre saint le
travail même, en mettant un motif
surnaturel qui configure cette
activité et l’imprègne si
profondément qu’il la convertisse en
un acte de foi, d’espérance et de
charité, transformant le travail en
prière.

Une autre conséquence importante
de ce que la racine de la
sanctification du travail se trouve



dans le motif surnaturel, c’est que
tout travail professionnel est
sanctifiable, depuis le plus brillant
aux yeux des hommes jusqu’au plus
humble, étant donné que la
sanctification ne dépend pas du
genre de travail mais de l’amour de
Dieu avec lequel il est fait. Il suffit de
penser à l’activité de Jésus, Marie et
Joseph à Nazareth : des tâches
courantes, ordinaires, semblables à
celles de millions de personnes, mais
réalisées avec le plus grand amour. «
La dignité du travail ne dépend pas
tant de ce que l’on fait que de celui
qui l’exécute et qui, dans le cas de
l’homme, est un être spirituel,
intelligent et libre » [25]. La plus ou
moins grande catégorie du travail
dépend de sa bonté en tant qu’action
spirituelle et libre, c’est-à-dire, de
l’amour électif de la fin, qui est l’acte
propre de la liberté. Il convient donc
de ne pas oublier que la dignité du
travail se fonde sur l’Amour. Le
grand privilège de l’homme est de



pouvoir aimer et dépasser ainsi
l’éphémère et le transitoire. L’homme
peut aimer les autres créatures,
prononcer un tu et un je qui ont un
sens, et il peut aimer Dieu, qui nous
ouvre les portes du ciel, qui nous fait
membres de sa famille, et qui nous
autorise à Lui parler
personnellement, face à face.

C’est pourquoi l’homme ne peut se
limiter à faire des choses, à fabriquer
des objets. Le travail naît de l’amour,
manifeste l’amour et s’ordonne à
l’amour [26].

L’amour de Dieu rend grandes les
petites choses : les détails d’ordre, de
ponctualité, de service ou
d’amabilité, qui contribuent à la
perfection du travail. Faites tout par
Amour. — Ainsi il n’y a pas de petites
choses : tout est grand. — Persévérer
par Amour dans les petites choses,
c’est de l’héroïsme [27]. Qui
comprend que la valeur



sanctificatrice du travail dépend
essentiellement de l’amour de Dieu
avec lequel il est fait, et non pas de
son relief social et humain, apprécie
grandement les petites choses,
spécialement celles qui passent
inaperçues aux yeux des autres,
parce que Dieu seul les voit. Je vous
fais une recommandation : ne perdez
jamais la droiture d’intention. Il y a
des années, je visitais souvent,
accompagné de certains de vos
frères, la cathédrale de Burgos ; étant
montés jusqu’au sommet de l’une des
tours, nous contemplions toute
l’arête du toit du noble édifice, qui —
comme c’est courant dans les églises
gothiques — est ornée d’une
multitude de reliefs et de statues,
comme une dentelle de pierre. Ce
sont des tâches non seulement
esquissées, mais achevées jusqu’au
dernier détail, même si d’en bas on
les aperçoit à peine. Après l’avoir fait
remarquer à ceux qui
m’accompagnaient, je faisais



toujours ce commentaire : ceux qui
ont fait ceci, s’ils vivaient de nos
jours, pourraient être de l’Opus Dei,
parce qu’ils travaillaient face à Dieu
et non pas face aux hommes [28].

Par contre, travailler pour des motifs
égoïstes, comme le désir
d’autoaffirmation, de briller ou de
réaliser par dessus tout ses propres
projets ou ses goûts personnels, ou
l’ambition du prestige par vanité, ou
du pouvoir ou de l’argent comme but
suprême, tout cela empêche
radicalement de sanctifier le travail,
parce que c’est comme une offrande
à l’idole de l’amour propre. Ces
motifs se présentent rarement à l’état
pur, mais peuvent coexister avec des
intentions nobles, voire
surnaturelles, restant latente la vase
— peut-être pendant longtemps —
comme dans le fond d’une eau pure.
Ce serait une imprudence que de les
ignorer, parce que, à tout moment —
peut-être à l’occasion d’une difficulté,



d’une humiliation ou d’un échec
professionnel —, la vase peut se
remuer et troubler notre conduite. Il
faut déceler ces motifs égoïstes, les
reconnaître très sincèrement et les
combattre en purifiant l’intention
par la prière, le sacrifice, l’humilité,
le service généreux des autres, le
soin des petites choses… Que tous, les
jeunes et les plus âgés, considèrent
fréquemment l’intention avec
laquelle ils réalisent leur travail, en
ayant présent à l’esprit ce qui
manifeste le manque de droiture
d’intention : agir pour des motifs
humains, ne pas soigner les petits
détails, négliger la vie de famille ou
les charges apostoliques, ne pas
mettre à profit le travail
professionnel — prestigieux ou pas
— pour réaliser une profonde action
apostolique [29].

Tournons le regard maintes fois vers
le travail de Jésus pendant les années
de sa vie cachée, pour apprendre à



sanctifier notre tâche. Seigneur,
accorde-nous ta grâce. Ouvre-nous la
porte de l’atelier de Nazareth afin
que nous apprenions à te
contempler, toi et ta Mère Sainte
Marie, avec saint Joseph, le
Patriarche, que j’aime et que je
vénère tant, tous les trois adonnés à
une vie de travail sanctifié. Nos
pauvres cœurs en seront émus. Nous
te rechercherons et nous te
trouverons dans notre travail
journalier, que nous transformerons,
selon ton désir, en œuvre de Dieu, en
œuvre d’Amour [30]. 

F.J. López Díaz [1]. Pendant qu'il
nous parlait en chemin p. 317.

[2]. Cf. Mt 13, 44.

[3]. Quand le Christ passe, n° 14.

[4]. Ibid. n° 20.

[5]. Saint Josémaria, Lettre 15 octobre
1948, n° 4.



[6]. Cf. Concile Vatican II, Const.
dogm. Lumen gentium, n° 31-36 ;
Const. past. Gaudium et spes, n°
33-39 ; Décr. Apostolicam
actuositatem, n° 1-3, 7.

[7]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2427.

[8]. Jean Paul II, Homélie, 17 mai
1992. Cf. aussi, parmi d’autres textes :
Discours, 19 mars 1979 ; Discours, 12
janvier 2002, n° 2.

[9]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 310.

[10]. Gn 2, 15. Cf. Gn 1, 28.

[11]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2427. Concile Vatican
II, Const. past. Gaudium et spes, n°
34-35.

[12]. Saint Josémaria, Lettre 31 mai
1954, n° 17.

[13]. Cf. Gn 3, 18-19



[14]. Quand le Christ passe, n° 14.

[15]. Ibid. n° 174.

[16]. Ibid. n° 47.

[17]. Entretiens, n° 55. Cf. Quand le
Christ passe, n° 45 ; Amis de Dieu, n°
120.

[18]. Cf. Jean Paul II, Litt. encyclique. 
Laborem exercens, 14 septembre
1981, n° 6.

[19]. Saint Thomas, S. Th., II-II, q. 24,
a. 7 c.

[20]. Missel Romain, Canon de la
Messe.

[21]. Chemin, n° 359.

[22]. 1 S 16, 7.

[23]. Entretiens, n° 10.

[24]. Amis de Dieu, n° 55.



[25]. Jean Paul II, Discours, 3 juillet
1986, n°3.

[26]. Quand le Christ passe, n° 48.

[27]. Chemin, n° 813.

[28]. Saint Josémaria, Lettre 15
octobre 1948, n° 18. [29]. Ibid. n° 19.

[30]. Amis de Dieu, n° 72.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/un-motif-
surnaturel/ (2026-02-03)

https://opusdei.org/fr-ca/article/un-motif-surnaturel/
https://opusdei.org/fr-ca/article/un-motif-surnaturel/
https://opusdei.org/fr-ca/article/un-motif-surnaturel/

	Un motif surnaturel

