
opusdei.org

Un cœur réchauffé
par la parole :
Respirer avec la
Sainte Écriture (II)

La prière de Jésus était
profondément enracinée dans
la Parole de Dieu. Notre
dialogue avec Dieu, au milieu
de la rue, doit donc lui
ressembler.

05/09/2022

Les Évangiles donnent un aperçu du
nombre de fois où le Seigneur s’est
référé à l’Écriture Sainte dans sa



prédication. En une occasion, il parle
clairement de sa divinité, du fait qu’il
n’est qu’un avec le Père (cf. Jn 5, 19
suiv.). Ses auditeurs sont perplexes,
voire scandalisés, et il leur dit : «
Vous scrutez les Écritures parce que
vous pensez y trouver la vie
éternelle ; or, ce sont les Écritures qui
me rendent témoignage » (Jn 5, 39).
La doctrine qu’ils entendaient des
lèvres de Jésus leur apparaissait
comme un défi à leur zèle pour
protéger la foi de leurs pères, car ils
devaient encore s’élever à une
intelligence supérieure ; ils devaient
se préparer à recevoir, de Dieu lui-
même, « la vérité tout entière » (Jn
16, 13 : la vérité vivante, la vérité en
Personne, qui est Jésus-Christ.
L’Église encourage donc tous les
chrétiens à approfondir toujours plus
« la sublime connaissance de Jésus-
Christ (Ph 3, 8) par la lecture
fréquente des divines Écritures » [1].



Le prélat de l’Opus Dei nous invite à
concentrer à nouveau notre regard
sur « la Personne de Jésus-Christ, que
nous désirons connaître, fréquenter
et aimer » [2]. Et puisque, comme le
disait saint Jérôme, « ignorer les
Écritures, c’est ignorer le Christ » [3],
la Sainte Écriture ne peut que
prendre une plus grande importance
à mesure que nous avançons dans
notre cheminement chrétien, au
point que « nous respirons avec
l’Évangile, avec la Parole de Dieu »[4].
Si l’Écriture Sainte est « l’âme de
toute la Théologie » [5], elle est aussi
appelée à être au centre de notre
pensée et de notre vie. De manière
imagée, le saint père a posé des
questions qui incitent à la réflexion à
cet égard : « Que se passerait-il si
nous utilisions la Bible comme nous
utilisons notre téléphone portable ?
Si nous l’avions toujours sur nous, ou
au moins le petit évangile de poche,
qu’est-ce qui se passerait ; si nous y
retournions quand nous l’avons



oublié : vous avez oublié votre
portable, oh, je ne l’ai pas, je vais
retourner le chercher ; si nous
l’ouvrions plusieurs fois par jour ; si
nous lisions les messages de Dieu
contenus dans la Bible comme nous
lisons les messages au téléphone,
qu’est-ce qui se passerait ? » [6]

De l’Écriture à la vie

Écrivant à Timothée, qui était à la
tête de l’Église d’Éphèse, saint Paul
lui dit : « Depuis ton plus jeune âge,
tu connais les Saintes Écritures : elles
ont le pouvoir de te communiquer la
sagesse, en vue du salut par la foi
que nous avons en Jésus Christ. Toute
l’Écriture est inspirée par Dieu ; elle
est utile pour enseigner, dénoncer le
mal, redresser, éduquer dans la
justice ; grâce à elle, l’homme de Dieu
sera accompli, équipé pour faire
toute sorte de bien » (2 Tm 3, 15-17).
L’Apôtre dit littéralement, si l’on suit
le texte grec, que l’homme de Dieu,



qui vit de sa Parole, est « équipé »
pour l’action : il possède déjà ce qui
est vraiment nécessaire pour sa vie
d’apôtre. Le Psalmiste, dans la longue
méditation sur la Parole de Dieu
qu’est le Psaume 119, le dit avec
encore plus d’insistance : « Mon
bonheur, c’est la loi de ta bouche,
plus qu’un monceau d’or ou d’argent
» (Ps 119 [118], 72).

Jésus nous appelle à nous identifier à
lui, à vivre en lui. Et il nous attend,
comme le disait souvent saint
Josémaria, dans « le Pain et la Parole
» [7] : dans sa présence silencieuse et
efficace dans l’Eucharistie, et dans le
dialogue, toujours ouvert de la part
de Dieu, de la prière. Ce dialogue,
même s’il porte sur mille choses de
notre vie quotidienne, trouve son
noyau le plus intime dans l’Écriture.
C’est à cela que ressemblerait la
prière de Jésus : profondément
enracinée dans la Parole de Dieu. Et
c’est ainsi qu’elle est aussi appelée à



être la nôtre. « En ouvrant le saint
évangile, songe que ce qui est
rapporté là, les œuvres et les paroles
du Christ, tu ne dois pas seulement le
savoir, mais le vivre. Tout, chacun
des points relatés, a été recueilli dans
le moindre détail, pour que tu
l’incarnes dans les circonstances
concrètes de ton existence. — Le
Seigneur nous a appelés, nous autres
catholiques, pour que nous le
suivions de près et, dans ce texte
saint, tu découvriras la Vie de Jésus.
Mais en outre tu dois y découvrir
aussi ta propre vie. Toi aussi, tu
apprendras à demander, plein
d’amour comme l’apôtre : “Seigneur,
que veux-tu que je fasse…” — La
volonté de Dieu ! c’est ce que tu
entends très clairement au fond de
ton âme. Prends donc l’Évangile tous
les jours, et lis-le, vis-le comme une
norme concrète à suivre. — C’est ce
que les saints ont fait » [8].



« Viva lectio est vita bonorum » [9],
disait saint Grégoire le : la vie des
saints est une lecture vivante de
l’Écriture ; une lecture incarnée,
transformée en gestes, en paroles, en
actes. Si les Pères de l’Église ont dit
qu’avec l’Incarnation, la Parole de
Dieu s’est abrégée [10], de même, dans
la vie des saints, Jésus s’abrège : la
Parole de Dieu se fait petite, puis se
répand dans le monde par ses
œuvres et ses paroles. Au fur et à
mesure que les générations de
chrétiens se succèdent dans
l’histoire, « le jour au jour en livre le
récit et la nuit à la nuit en donne
connaissance […], mais sur toute la
terre en paraît le message et la
nouvelle, aux limites du monde » (Ps
19 [18], 3.5).

Ce n’est pas par hasard, estimait
Benoît XVI, « que les grandes
spiritualités qui ont marqué l’histoire
de l’Église sont nées d’une référence
explicite à l’Écriture » [11] : la vigueur



de ces branches du grand arbre de
l’Église découle de “la puissance de
l’Esprit de Dieu” (Rm 15, 19), qui «
scrute le fond de toutes choses,
même les profondeurs de Dieu » (1
Co 2, 10). C’est également vrai des
conversions personnelles, et de tant
de vies de sainteté profonde et
ordinaire qui sont cachées de
l’histoire, mais qui agissent
puissamment sur elle, de manière
connue de Dieu seul : « L’Église est
pleine de saints cachés » [12]. Ils sont
tous nourris par l’Écriture : en effet,
plus encore que par le pain, l’homme
vit « de toute parole qui sort de la
bouche de Dieu » (Mt 4, 4).

Plus riches de ses paroles

Pour que la Parole de Dieu devienne
la nourriture de notre âme, nous
devons développer une attitude
d’écoute, même si nous ne
comprenons pas encore
complètement ce que Dieu veut nous



dire. Peut-être les apôtres ont-ils
d’abord peu compris au discours
eucharistique du Seigneur à
Capharnaüm ; mais saint Pierre lui a
dit, au nom de tous, et au nôtre
aussi : « Seigneur, à qui irons-nous ?
Tu as les paroles de la vie éternelle
» (Jn 6, 68). La Vierge Marie ne
comprenait pas toujours tout ce que
Jésus faisait et disait, mais elle
écoutait et méditait : « Elle gardait
toutes ces choses dans son cœur » (Lc
2, 52).

« Nous pouvons tous faire un peu
mieux à cet égard », commente le
pape François, « nous pouvons tous
devenir de meilleurs auditeurs de la
Parole de Dieu, afin d’être moins
riches de nos paroles et plus riches
de ses Paroles. Je pense au prêtre, qui
a la tâche de prêcher : comment
peut-il prêcher s’il n’a pas d’abord
ouvert son cœur, s’il n’a pas écouté,
en silence, la Parole de Dieu ? […]. Je
pense au père et à la mère, qui sont



les premiers éducateurs : comment
peuvent-ils éduquer si leur
conscience n’est pas éclairée par la
Parole de Dieu, si leur façon de
penser et d’agir n’est pas guidée par
la Parole ? […] Et je pense aux
catéchistes, à tous les éducateurs : si
leur cœur n’est pas réchauffé par la
Parole, comment peuvent-ils
réchauffer le cœur des autres, des
enfants, des jeunes, des adultes ? Il
ne suffit pas de lire les Saintes
Écritures, il faut écouter Jésus qui y
parle » [13]. Si nous essayons toujours
de grandir dans cette attitude
d’écoute, qui se nourrit aussi de
l’étude et de la lecture spirituelle,
nous pourrons dire de plus en plus
avec le prophète Jérémie : « Quand je
rencontrais tes paroles, je les
dévorais ; elles faisaient ma joie, les
délices de mon cœur » (Jr 15, 16).

La lecture et la méditation des
Écritures demandent du temps et du
calme. « En la présence de Dieu, dans



une lecture silencieuse du texte, il est
bon de demander, par exemple :
“Seigneur, que me dit ce texte ? Que
veux-tu changer dans ma vie avec ce
message ? Qu’est-ce qui me gêne
dans ce texte ? Pourquoi cela ne
m’intéresse-t-il pas ?” ou “Qu’est-ce
qui me plaît ? Qu’est-ce qui me
stimule dans cette Parole ? Qu’est-ce
qui m’attire ? Pourquoi m’attire-t-
elle ? » [14] Lorsqu’on écoute une
conférence, un cours, une homélie,
on est reconnaissant si l’Écriture est
citée, si ces références ne sont pas
quelque chose d’ornemental, ou un
simple prétexte pour parler d’un
sujet : la finalité en est que la Parole
de Dieu étaye et éclaire ce qui est dit,
et que le texte sacré soit enveloppé
de la chaleur de celui qui l’a étudié et
médité, avec sa tête et son cœur.

Il est également nécessaire d’écouter
les silences de Jésus. « Nous savons
par les Évangiles, a récemment écrit
le pape émérite Benoît XVI, que Jésus



passait souvent des nuits seul « sur la
montagne » en prière, en
conversation avec son Père. Nous
savons que ce que Jésus a dit, sa
parole, venait du silence et ne
pouvait qu’y mûrir. Il va donc de soi
que sa parole ne peut être comprise
correctement que si nous entrons
nous aussi dans son silence : si nous
apprenons à l’écouter à partir de son
silence. Certes, pour interpréter les
paroles de Jésus, une connaissance
historique est nécessaire, qui nous
apprend à comprendre l’époque et le
langage de ce moment. Mais cela ne
suffit pas si nous voulons
comprendre en profondeur le
message du Seigneur. Celui qui lit
aujourd’hui les commentaires de
plus en plus nombreux sur les
Évangiles est finalement déçu. On
apprend beaucoup de choses sur
cette époque, ainsi que de
nombreuses hypothèses qui, pour
finir, ne contribuent pas du tout à la
compréhension du texte. À la fin, on



sent que dans tout cet excès de
paroles, il manque quelque chose
d’essentiel : entrer dans le silence de
Jésus, d’où naît sa parole. Si nous ne
pouvons pas entrer dans ce silence,
nous n’entendrons toujours la parole
qu’en surface et nous ne la
comprendrons pas vraiment » [15].

Guidés par saint Josémaria

« Chaque saint est comme un rayon
de lumière qui vient de la Parole de
Dieu » [16]. Et dans l’Œuvre, l’Évangile
reçoit une lumière spéciale des
enseignements et de l’expérience de
vie de saint Josémaria. Comme lui,
nous entrons dans la vie de Jésus «
comme un personnage de plus » :
nous sommes Joseph, Siméon,
Nathanaël, Simon de Cyrène, Marie-
Madeleine… et surtout le Christ lui-
même, fils dans le Fils. Il a été dit
que, bien que nous puissions apaiser
la faim d’une personne en lui
donnant du poisson, lui apprendre à



pêcher est encore mieux. De même,
saint Josémaria ne s’est pas contenté
de nous confier ses gloses sur le texte
sacré, il nous a aussi appris à le lire :
comme un enfant, en regardant. Ses
enseignements nous aident à
approfondir l’Évangile, et l’Évangile
lui-même nous aide à mieux
comprendre l’esprit que Dieu lui a
confié, qui est « aussi vieux que
l’Évangile, et aussi nouveau que
l’Évangile » [17] Ainsi, par exemple,
certains cours de formation
chrétienne commencent par une
lecture commentée de l’Évangile ; et
dans les centres de l’Œuvre, la
journée se termine par un
commentaire simple et bref de
l’Évangile du jour.

Dès 1933, saint Josémaria avait une
liste de 112 textes du Nouveau
Testament avec parfois de très
brèves gloses. Il s’agissait d’un
document de huit pages manuscrites
qu’il avait coiffé de l’inscription : «



Paroles du Nouveau Testament,
méditées à plusieurs reprises » [18].
Chacun de nous aura peut-être, d’une
manière ou d’une autre, sa propre
liste, écrite sur papier, ou au fond de
son âme : des paroles ou des gestes
de Jésus, des épisodes ou des
dialogues qui nous parlent de
manière éloquente, qu’un jour nous
avons lus ou entendus sous un jour
particulier, sans qu’il soit nécessaire
de parler d’un événement
extraordinaire : à cause du moment
particulier, de l’atmosphère de notre
âme, ou de quelque circonstance… Ils
ont peut-être été comme une réponse
à quelque chose que nous
cherchions, ou ils nous ont surpris,
ou nous ont donné de l’assurance. Ils
nous ont confirmés dans la foi, sur le
chemin, dans l’Amour. Cela nous fait
beaucoup de bien de nourrir cette
lecture très personnelle de l’Évangile,
également au rythme de la liturgie :
parfois un verset du Nouveau
Testament nous servira de



méditation au cours de la journée et
sera un moyen de conserver la
présence de Dieu.

La Vierge Marie nous accompagne
sur ce chemin pour connaître le
Christ et le suivre de près, comme les
douze premiers [19]: « Marie, femme
d’écoute, ouvrez nos oreilles, afin
que nous puissions entendre la
Parole de votre Fils Jésus parmi les
milliers de mots de ce monde […].
Marie, femme de décision, éclairez
notre esprit et notre cœur, pour que
nous sachions obéir sans hésitation à
la Parole de votre Fils Jésus. […]
Marie, femme d’action, faites que nos
mains et nos pieds se déplacent “avec
empressement” vers les autres, pour
apporter la charité et l’amour de ton
Fils Jésus, pour apporter, comme
vous, la lumière de l’Évangile au
monde » [20].

[1]. Concile Vatican II, Cons. dogm. Dei
Verbum (18 novembre 1965).



[2]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 14 février 2017, n° 8.

[3]. Saint Jérôme, Commentarium in
Isaiam, (PL 24, 17).

[4].Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 5 avril 2017.

[5]. Concile Vatican II, Décret Optatam
totius (28 octobre 1965), n° 16.

[6]. Pape François, 5 mars 2017.

[7]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 122.

[8]. Saint Josémaria, Forge, n° 754.

[9]. Saint Grégoire le Grand, Moralia in
Job 24, 8, 16 (PL 76, 295).

[10]. Cf. Benoît XVI, Exhort. ap.Verbum
Domini, n° 48.

[11]. Benoît XVI ? Verbum Domini, n°
48.



[12]. Pape François, Homélie à la
Maison Sainte Marthe, 11 mai 2017.

[13]. Pape François, Discours, 4 octobre
2013.

[14]. Pape François, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium (24 novembre
2013), n° 153.

[15]. Benoît XVI, Épilogue pour la
deuxième édition anglaise de R.
Sarah, La force du silence, Fayard
2016 ; Ignatius 2017.

[16]. Benoît XVI, Verbum Domini, n° 48.

[17].Saint Josémaria, Lettre 9 janvier
1932, n° 91 (cité dans en E. Burkhart
– J. López, “Vida cotidiana y santidad
en la enseñanza de San Josemaría”,
Rialp, Madrid 2010, vol. I, p. 17

[18]. Cf. Francisco Varo, Saint
Josémaria Escriva de Balaguer,
“Paroles du Nouveau Testament,
méditées à plusieurs reprises. Juin



1933s », dans Studia et Documenta 1
(2007), 259-286.

[19]. Cf. saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 299.

[20]. Pape François, Prière à Marie, 31
mai 2013.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/un-coeur-
rechauffe-par-la-parole-respirer-avec-

la-sainte-ecriture-ii/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/un-coeur-rechauffe-par-la-parole-respirer-avec-la-sainte-ecriture-ii/
https://opusdei.org/fr-ca/article/un-coeur-rechauffe-par-la-parole-respirer-avec-la-sainte-ecriture-ii/
https://opusdei.org/fr-ca/article/un-coeur-rechauffe-par-la-parole-respirer-avec-la-sainte-ecriture-ii/
https://opusdei.org/fr-ca/article/un-coeur-rechauffe-par-la-parole-respirer-avec-la-sainte-ecriture-ii/

	Un cœur réchauffé par la parole : Respirer avec la Sainte Écriture (II)

