
opusdei.org

Très humains, très
divins (XVII) : La
force délicate de la
confiance

La confiance permet de
découvrir le potentiel caché en
chacun de nous. Elle nous fait
grandir de manière naturelle et
harmonieuse. Elle nous rend
capables d’aller plus loin.

04/04/2023

« Nul n’est un vers détaché ; nous
faisons tous partie d’un même poème
divin »[1]. Les histoires individuelles



qui tissent l’histoire de l’humanité
sont entrelacées par des relations de
filiation, de fraternité et d’amitié.
Notre cœur donne ses premiers
battements grâce à la vie des autres,
et sera ensuite continuellement
encouragé, consolé, fortifié, et aussi
blessé, par ceux qui partagent avec
nous le chemin de la vie. Le fait que
nous dépendions d’eux et qu’ils
dépendent de nous n’est pas un effet
secondaire du péché originel, auquel
nous devrions nous résigner, mais
quelque chose de constitutif de notre
être à l’image de Dieu.

Bien que notre vie en société semble
parfois être un courant frénétique
qui tend à nous rendre
individualistes, nous savons que
nous ne sommes pleinement nous-
mêmes que dans la relation, dans
l’interdépendance : nous ne nous
trouvons que lorsque nous sommes
prêts à sortir de nous-mêmes. Ceux
qui découvrent pleinement cette



réalité cessent de voir leurs propres
limites comme des obstacles qui les
empêchent d’être heureux. Les
relations se révèlent alors à eux
comme des ponts qui élargissent leur
monde [2]. Mais tout le monde ne fait
pas cette découverte, ou pas dans la
même mesure, et c’est pourquoi à
conditions égales de position sociale,
d’éducation, de caractère, des
personnes différentes peuvent vivre
de manière radicalement différente,
selon la qualité de leurs relations :
les unes, perdues dans une foule
solitaire ; les autres, toujours
accompagnées et toujours en train
d’accompagner les autres.

Un regard transformateur

Au terme de son parcours terrestre,
Jésus dit à ses apôtres : « Je vous
appelle mes amis » (Jn 15, 15). Celui
qui est Dieu et homme parfait, le
modèle vers lequel nous nous
tournons pour apprendre à être des



hommes, parcourt le chemin de la
vie main dans la main avec les
autres. C’est ce que nous percevons
dès sa première rencontre avec les
Douze : Jésus entre dans une relation
avec chacun d’eux qui progresse
dans un crescendo de connaissance,
d’amitié et d’amour, jusqu’à ce qu’il
leur donne son cœur tout ouvert. Le
lecteur de l’Évangile connaît les
limites, les défauts de ceux qui
deviendront plus tard les piliers de
l’Église. Ne les a-t-il pas vu agir ? Bien
sûr, mais la parole du Verbe est
créatrice ; son regard d’amour les
rend aptes, parce que c’est un regard
plein de confiance. Ces hommes
grossiers se savent aimés, choisis, et
ils grandissent plus qu’on n’oserait
l’espérer, parce qu’ils perçoivent la
confiance du Seigneur en eux. Il en
va de même dans notre vie, lorsque
nous réalisons l’amour de Dieu pour
nous. Bien que nous parlions souvent
de l’importance de croire en Jésus,
nous ne devons pas oublier que ce



qui nous transforme le plus, c’est
qu’il nous fait confiance. Oui, un
signe certain de la maturation de
notre foi est que nous comptons de
plus en plus sur la confiance de Dieu
en nous.

Regardons le disciple qui s’est tenu
fidèlement aux côtés de Jésus au pied
de la croix. Quel est le secret de sa
force ? Peut-être est-ce précisément
le surnom par lequel il se désigne lui-
même : « le disciple que Jésus aimait
». Jean découvre son identité dans le
fait d’être aimé par Jésus : cela dilate
sa force, son cœur, et le rend capable
d’une fidélité admirable. Son récit de
la dernière Cène reflète à quel point
il est entré, par la confiance, dans le
cœur de Jésus. En effet, la confiance
nous permet d’accéder à une
connaissance beaucoup plus
profonde que la seule raison.

Tout comme il est entré dans la vie
des apôtres, ses amis, Dieu veut



entrer dans la nôtre. Notre relation
d’amitié avec lui peut alors aussi
suivre cette ligne ascendante, de
sorte que notre capacité d’aimer
grandisse toujours plus. Dans un
profond respect de notre liberté,
Jésus nous offre son amitié, dans
laquelle se manifeste une confiance
qui nous révèle ce que nous sommes
pour lui [3]. Pour grandir et exercer
librement notre liberté, nous avons
besoin d’une certaine assurance en
nous-mêmes ; une assurance fondée
avant tout sur le fait de savoir que
quelqu’un comme lui (et qui est
comme Dieu ?) mise sur nous… Une
telle conviction rend possible la
croissance, parce que lorsque
quelque chose de bon nous coûte,
lorsque nous ne nous voyons pas
capables de nous dépasser, la
confiance de Dieu en nous fortifie la
nôtre. La confiance sincère découvre
le potentiel caché en chacun de nous,
souvent enfoui dans le manque
d’estime de soi ou la peur de l’échec,



et nous encourage à le développer au
service des autres : elle nous fait
grandir de manière naturelle et
harmonieuse ; elle nous rend
capables d’en faire plus.

C’est ainsi que Jésus aime les siens : il
sait qui il a choisi, il les connaît
mieux que quiconque — mieux qu’ils
ne se connaissent eux-mêmes — et il
mise sur eux. Il sait jusqu’où ils
peuvent aller et, comptant sur le
temps et sur leur bonne réponse, il
les conduit peu à peu ; il n’est pas
pressé de les former, parce qu’il sait
que c’est un art qui demande de la
patience. Il est bon pédagogue et sait
« perdre » du temps avec eux, comme
le font les amis. Il gagne leur
confiance par son affection et facilite
la connaissance mutuelle par sa
disponibilité patiente, par sa
compréhension. Cette façon d’aimer,
si divine et si humaine, forge une
véritable amitié entre maître et



disciples, qui les engage et fait
ressortir le meilleur d’eux-mêmes.

Laisser Dieu entrer dans les
profondeurs de notre âme

Le Seigneur « s’intéresse à tes joies, à
tes succès, à ton amour, et à tes
embarras aussi, à tes douleurs, à tes
échecs » [4] C’est pourquoi il est
nécessaire de lui parler avec
confiance, d’ouvrir grand notre
cœur, de tout partager avec lui.
Lorsque nous faisons vraiment
confiance à quelqu’un, nous
enlevons le masque avec lequel nous
nous protégeons parfois : à ce
moment-là, il nous semble inutile ;
nous sentons que nous pouvons être
nous-mêmes sans crainte. Cette
confiance révèle la vérité de notre
être et nous donne une grande
liberté intérieure. Sachant qu’il n’y a
pas d’amitié plus sincère que la
sienne, nous pouvons le laisser
entrer dans les profondeurs de la



maison de notre âme. Le laisserons-
nous dans le salon, où nous
accueillons les invités ?

Au fur et à mesure que notre amitié
grandit, nous aurons naturellement
envie de lui montrer tous les recoins
de notre vie : la salle de travail, pour
qu’il nous voie réaliser nos tâches
cachées ; la salle de jeux, où se
trouvent les choses qui nous
passionnent, les rêves qui nous
animent ; nous lui montrerons aussi
le débarras, plein d’objets, certains
plus utiles que d’autres, et les
morceaux qui se sont cassés en
chemin. Si nous nous faisons
connaître, si nous allumons… Il
éclairera les coins qui semblent
sombres et nous aidera à voir les
espaces dans lesquels nous devons
mettre de l’ordre. Et il le fera avec
clarté, mais surtout en instillant
l’espoir, parce que son regard n’est
pas un regard qui juge, qui intimide ;
c’est un regard d’amour qui fortifie



et élève : c’est un regard créateur et
rédempteur.

La confiance appelle la confiance

L’amour humain, dans ses meilleures
expressions, nous parle de l’amour
de Dieu. Expérimenter dans une
amitié le moteur de la confiance,
découvrir que quelqu’un croit en
nous, nous pousse à donner le
meilleur de nous-mêmes : nous nous
rendons compte que c’est ainsi que
doit être le regard de Dieu. C’est
pourquoi nous devons nous aussi
chercher à regarder les autres
comme Jésus l’a fait ; apprendre de
lui à être une lumière pour ceux qui
nous entourent. En faisant
l’expérience de la valeur
transformatrice de la confiance de
Dieu et de la confiance en Dieu, nous
voyons la nécessité de l’offrir aux
autres.

« Dieu se sert souvent d’une amitié
authentique pour accomplir son



œuvre salvatrice » [5]. La confiance
que les bons amis ont les uns envers
les autres est souvent le moyen que
Dieu nous offre pour nous faire voir
ce que nous n’oserions peut-être pas
affronter seuls. Si nous avons la
chance d’avoir de vrais amis, des
gens qui nous aiment bien, meilleurs
que nous, heureux, et que nous osons
leur ouvrir ces espaces d’intimité,
nous avons fait maintes fois
l’expérience que notre monde
intérieur s’enrichit en le partageant.

Dans un climat de confiance, il n’y a
plus de crainte que les autres voient
nos faiblesses et nos luttes, ou qu’ils
partagent nos projets et nos rêves.
Nous savons que ceux qui nous
aiment nous aideront à dépasser nos
limites et à éviter qu’elles ne
deviennent des obstacles. Dans la
dynamique humaine du donner et du
recevoir, se donner implique de
partager notre singularité, de nous
montrer avec authenticité. Atteindre



ce point nous donne une grande
liberté, mais cela exige l’effort de
sortir de nous-mêmes : la volonté de
nous exposer, même si nous savons
que cela nous rend vulnérables. La
confiance appelle la confiance, et le
risque d’être blessé n’est pas
comparable au gain d’aimer et d’être
aimé.

Le mot qui fortifie, guérit et
encourage

La confiance est la base du
fonctionnement de toute relation, de
l’épanouissement personnel et
professionnel des gens, de tout
travail éducatif. C’est pourquoi,
lorsque nous voulons aider les
autres, nous soulignons
immédiatement l’importance de
l’écoute, de la compréhension ou de
la patience, etc., mais en réalité nous
avons besoin de beaucoup plus : faire
confiance aux gens nous amène à les
regarder avec optimisme, à croire en



eux, à projeter leur potentiel, à avoir
de l’espoir dans ce qu’ils peuvent
devenir, de sorte que nous nous
réjouissons également de leurs luttes.

« À l’exemple du Seigneur, écrit saint
Josémaria, comprenez vos frères et
sœurs avec un cœur très grand, qui
n’a peur de rien, et aimez-les
vraiment […] Étant très humains,
vous saurez surmonter les petits
défauts et verrez toujours, avec une
compréhension maternelle, le bon
côté des choses » [6]

Agir ainsi n’implique pas de
s’éloigner de la réalité, ni de ne pas
voir les limites ou les défauts des
autres. Si nous les aimons bien, nous
voudrons qu’ils soient meilleurs : «
en les connaissant et en les aimant
tels qu’ils sont, à partir de l’amitié et
de la fraternité qui nous unissent,
nous pourrons les avertir des
possibles dangers qui peuvent leur
échapper, ou nous pourrons leur



suggérer quelque chose qu’ils ne
comprennent peut-être pas à
première vue, et nous les
accompagnerons dans la découverte
du bien qui se cache derrière cette
nouvelle perspective » [7]. L’affection
sincère pour l’autre rend possible un
climat de liberté, de confiance, qui se
manifeste dans la clarté avec laquelle
nous expliquons pourquoi nous
voyons qu’il est dans son intérêt de
faire un effort sur un certain point
de lutte, afin qu’il se sente
accompagné par nous tout au long
du chemin, et non poussé à agir de
manière irrationnelle. « La fonction
du directeur spirituel est d’aider
l’âme à vouloir — à être disposée —
faire la volonté de Dieu » [8].

Il nous arrive parfois, en voulant
aider quelqu’un qui ne semble pas
nous écouter, de nous laisser
emporter par le préjugé qu’il ne veut
pas ou ne veut pas nous laisser faire.
Nous ne pouvons pas oublier que



nous sommes fragiles et que le
chemin, tout comme l’apprentissage,
laisse parfois des blessures qui
mettent du temps à cicatriser. Il n’est
pas rare que la douleur causée par
ces coups conduise à la construction
de barrières qui isolent, qui
protègent d’éventuelles souffrances,
mais qui empêchent aussi de
retrouver la confiance nécessaire
pour continuer à grandir.

Le mot qui fortifie, qui guérit, qui
encourage, est le mot le plus
purement humain. Ce n’est que s’il y
a confiance, affection sincère et
gratuite, que nous nous relierons à
l’autre et que notre parole
participera, avec la grâce de Dieu, à
son pouvoir créateur : elle sera alors
une manifestation de son amour et
aidera à guérir les blessures. « Dieu
connaît chacun de nous, même les
blessés, et nous regarde tous avec
tendresse. Apprenons du Seigneur à
regarder ainsi, à comprendre chacun



[…], à nous mettre à la place de
l’autre » [9]. Il faut être patient et
semer la confiance avec affection,
avec des détails qui montrent notre
intérêt sincère. Dieu a voulu que
nous ayons besoin les uns des autres
et il agit dans l’histoire humaine à
travers les hommes et les femmes, en
comptant sur l’aide de chacun
d’entre nous.

Ceux qui ont une responsabilité à
l’égard des autres doivent se méfier
du risque de toujours vouloir
apporter des solutions ou des
réponses. Parfois, presque
inconsciemment, nous pouvons
penser que nous aidons l’autre
lorsque nous l’amenons à adopter
notre façon personnelle d’obtenir les
meilleurs résultats. Or, le travail de
formation ne consiste pas à faire
marcher l’autre comme nous le
souhaitons. Attendre des autres
qu’ils se conforment à certains
moules prédéterminés ne leur ouvre



pas d’horizons ; au contraire, cela
peut les soumettre à la frustration de
ceux qui ne répondent pas à
certaines attentes.

En réalité, une bonne formation est
celle qui parvient à faire de chacun,
main dans la main avec Dieu, le
véritable protagoniste de sa vie. Ceux
qui veulent collaborer à cette tâche
ont le rôle d’accompagner, de
faciliter la connaissance de soi, en
posant de bonnes questions qui
aident à réfléchir, en donnant plus
d’indices que de réponses, même si
cela demande plus d’effort. Lorsque
c’est chacun qui découvre un horizon
et se fixe un objectif, son effort pour
l’atteindre est beaucoup plus
efficace, car il naît d’un moteur
intérieur. Même s’il faut plus de
temps pour obtenir les « résultats »
que l’on peut attendre, le même
effort façonnera la personne d’une
manière bonne, stable et vertueuse.
Le fait d’en avoir fait nous-mêmes



l’expérience tant de fois nous
conduira à toujours donner une
grande importance à l’initiative
personnelle et à stimuler le
protagonisme de chacun.

La confiance naît là où nous
percevons l’amour de Dieu, qui est
patient, qui ne s’irrite pas, qui ne
tient pas compte du mal, mais qui
excuse tout et croit tout (cf. 1 Co 13,
4-7). Celui qui aime ainsi devient un
maître, un point de repère solide,
une force délicate qui conduit les
autres beaucoup plus loin qu’il n’y
paraît. Que de surprises nous avons
lorsque nous respectons la terre
sacrée des autres ! L’Esprit Saint peut
alors les aider à donner la meilleure
version d’eux-mêmes. Si nous avons
de l’espoir dans ce qu’ils peuvent
devenir, si nous avons confiance
dans la grâce et la bonté que Dieu
met en eux, nous leur donnerons des
ailes pour voler.



[1]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 111.

[2]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 1937.

[3]. Cf. Ps 8, 5-7 : « Qu’est-ce que
l’homme pour que tu penses à lui, le
fils d’un homme, que tu en prennes
souci ? Tu l’as voulu un peu moindre
qu’un dieu, le couronnant de gloire
et d’honneur ; tu l’établis sur les
œuvres de tes mains ».

[4]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
218.

[5]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 1er

novembre 2019, n° 5.

[6]. Saint Josémaria, Lettre 27, n° 35.

[7]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 16
février 2023, n° 3-6.

[8]. Saint Josémaria, Lettre 26, n° 38.



[9]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 16
février 2023, n° 15

Carmen Córcoles

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/tres-humains-
tres-divins-xvii-la-force-delicate-de-la-

confiance/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/tres-humains-tres-divins-xvii-la-force-delicate-de-la-confiance/
https://opusdei.org/fr-ca/article/tres-humains-tres-divins-xvii-la-force-delicate-de-la-confiance/
https://opusdei.org/fr-ca/article/tres-humains-tres-divins-xvii-la-force-delicate-de-la-confiance/
https://opusdei.org/fr-ca/article/tres-humains-tres-divins-xvii-la-force-delicate-de-la-confiance/

	Très humains, très divins (XVII) : La force délicate de la confiance

