
opusdei.org

Très humains, très
divins (V) : Pour être
amis

Toute amitié authentique
suppose un effort aussi bien
pour entrer dans la vie des
autres que pour leur laisser un
espace en nous. Dans ce
cinquième article nous passons
en revue quelques vertus qui
nous aident dans cette tâche.

02/08/2021

Lorsque quelqu’un vit ses derniers
moments, étant sur le point de passer



de ce monde au Père (cf. Jn 13, 1), il a
tendance à penser à l’essentiel. Son
intérêt se concentre sur la solution à
trouver aux affaires en cours qu’il ne
voudrait pas laisser inachevées :
adresser des mots affectueux aux
siens ; dresser un bilan rapide de sa
vie ; chercher à se réconcilier avec
quelqu’un… Il en fut ainsi de la vie
de Jésus. Ses dernières heures ont
débuté par une cène rituelle avec ses
proches. Les évangiles nous
permettent d’assister à ces moments,
grâce à d’émouvantes pages d’amitié
dans lesquelles le Seigneur nous
laisse en héritage le témoignage de
son amour. « Dans l’intimité du
cénacle, Jésus dit aux apôtres : Je
vous ai appelés amis (Jn 15, 15). Et à
travers eux, c’est à nous tous qu’il l’a
dit. Dieu nous aime non seulement
comme des créatures, mais comme
des enfants auxquels, dans le Christ,
il offre une véritable amitié » [1]

La rencontre de deux intimités



L’amitié est une relation à double
sens ; elle grandit à la fois par le don
et par l’accueil. Jésus-Christ offre à
ses amis le don le plus grand qui
soit : « Moi, je prierai le Père, et il
vous donnera un autre Défenseur qui
sera pour toujours avec vous » (Jn 14,
16). Or, à sa manière, il souhaite
aussi la réciprocité ; il nous demande
d’accepter ses dons : « Demeurez en
mon amour » (Jn 15, 9). Il n’est pas
d’amitié dans laquelle seule une
partie soit impliquée. Toute amitié
authentique suppose un effort aussi
bien pour entrer dans la vie des
autres que pour leur laisser un
espace en nous.

Ce mouvement de rapprochement
mutuel n’est pas toujours facile,
moins encore si l’ambiance sociale
ou notre inertie nous amène à
compter peu sur les autres, à fermer
notre monde intérieur à
d’éventuelles intrusions, ou à ne
regarder les autres que s’ils peuvent



nous être utiles à un moment donné.
Pour rendre l’amitié possible nous
devons être prêts à ouvrir les portes
de notre cœur. Ce qui nous rend
sûrement vulnérables, mais aussi
plus humains. Qui n’a pas fait
l’expérience d’un moment de
complicité avec quelqu’un d’autre,
lorsque la rencontre des deux
mondes intérieurs devient évidente ?
Quelqu’un pourrait penser que ce
genre de situation, débordante de
candeur et d’intensité, n’est propre
que de la jeunesse. Cependant, celui
qui n’a plus peur d’ouvrir son
intériorité et d’accueillir les autres
dans son cœur parvient à établir des
amitiés profondes, quel que soit son
âge : que ce soit avec ses parents, ses
frères et sœurs, ses enfants, son
conjoint, ceux qui habitent sous le
même toit ou ses collègues.

Bienveillance et tendresse



Dès les temps anciens, l’amitié a été
considérée comme « une vertu, ou
tout au moins comme quelque chose
se rapportant à la vertu. En outre,
elle est ce qu’il y a de plus nécessaire
pour la vie » [2]. Pour qu’une amitié
se consolide et grandisse, il est
nécessaire que les amis développent
des dispositions favorisant l’échange
de leur intériorité. L’amitié, en effet,
comporte « la recherche du bien de
l’autre, l’intimité, la tendresse, la
stabilité, et une ressemblance entre
les amis qui se construit avec la vie
partagée » [3].

La recherche du bien de l’autre,
connue aussi comme bienveillance,
est peut-être la plus importante de
ces dispositions. Elle consiste moins à
souhaiter un bien concret de l’autre,
voire un bien pour l’autre qu’à tenir à
son bonheur. La bienveillance
indique l’authenticité de l’affection
pour nos amis, ce qui exige de « les
reconnaître et de les prendre tels



qu’ils sont, avec leurs problèmes,
leurs défauts, leurs histoires
personnelles, leur contexte et leur
rythme pour s’approcher de Jésus.
Aussi faut-il, pour construire une
véritable amitié, développer sa
capacité de regarder les autres avec
affection, au point de les voir avec les
yeux du Christ » [4].

Améliorer notre capacité de nous
ouvrir aux autres requiert aussi
l’effort pour grandir en tendresse.
Contrairement à ce que certains
pensent, la tendresse « n’est pas la
vertu du faible mais au contraire,
elle dénote une force d’âme et une
capacité d’attention, de compassion,
de vraie ouverture à l’autre » [5]. La
tendresse est un champ fertile, fruit
du travail quotidien : elle permet la
croissance de la complicité et de la
confidence. « Chacun de vous a un
cœur débordant de tendresse,
comme moi » [6], disait saint
Josémaria. Cette tendresse peut



exister chez des gens
affectueusement expressifs ou chez
des tempéraments plus introvertis.
Elle s’accommode aussi bien aux uns
qu’aux autres. Dans le climat si
intime de la Dernière Cène,
précisément, Jésus insiste auprès de
Pierre qui refuse de se laisser laver
les pieds (cf. Jn 13, 6-11). Il laisse
aussi Jean se pencher sur sa poitrine
(cf. Jn 13, 23). La tendresse de l’ami
comprend les besoins de l’autre,
respecte son intimité, sa façon d’être,
évite d’être envahissante ; en
revanche, elle offre sa présence
silencieuse.

Continuité et harmonie

Une autre composante nécessaire de
l’amitié est la continuité de la
relation, car aucune des intériorités
ne s’ouvre soudainement. Pour
prendre racine et grandir dans le
cœur humain, les affaires
importantes requièrent du temps.



Parfois nous pensons avoir trouvé un
nouveau meilleur ami, mais en réalité
cette relation a besoin de beaucoup
de temps pour grandir. « Beaucoup
de temps est nécessaire pour parler,
pour être ensemble, se connaître…
C’est là que l’amitié se forge. Ce n’est
que dans la patience qu’une amitié
devient réelle » [7].

Les amis ont envie de se voir, d’être
ensemble, de partager ce qui a de la
valeur pour chacun. Les apôtres
aimaient être avec Jésus, non
seulement parce qu’ils le
considéraient comme le Messie
d’Israël, mais aussi parce qu’il était
leur ami. « Vous aussi, maintenant,
vous êtes dans la peine, mais je vous
reverrai, et votre cœur se réjouira ; et
votre joie, personne ne vous
l’enlèvera » (Jn 16, 22).

Les rencontres et la communication
dans la durée rendent l’amitié plus
forte jusqu’à ce qu’elle devienne



solide, même à l’épreuve de
l’éloignement. Une harmonie
spéciale naît alors entre les amis, car
chacun communique spontanément
à l’autre les biens qui le comblent.
Cette voie conduit à estimer ce que
l’autre estime, à jouir avec lui ; et,
logiquement, à s’attrister de ce qui
entraîne la tristesse chez l’autre.
L’ami attire sincèrement l’autre, il ne
le convainc pas ni ne l’abuse en
déguisant d’autres intérêts sous la
forme de l’amitié.

Vertus pour vivre ensemble

Pour saint Thomas d’Aquin, « parmi
les choses de ce monde, aucune ne
peut être préférée à l’amitié, car
celle-ci réunit les gens vertueux et
protège et exalte la vertu » [8]. Le
chemin de la vertu est un allié dans
les relations d’amitié : ceux qui
cultivent l’image de Dieu dans leur
vie se reconnaissent facilement l’un
l’autre et tendent à partager la



beauté intérieure. Assurément,
certaines vertus sont plus aptes que
d’autres à préparer ce chemin ou à le
faire se développer : les vertus pour
vivre ensemble. « Cette atmosphère
d’amitié que chacun est appelé à
porter avec lui est le fruit de tous les
efforts que l’on fait pour rendre la
vie agréable aux autres. Gagner en
affabilité, en joie, en patience, en
optimisme, en délicatesse, et dans
toutes les vertus qui rendent aimable
la vie commune, tout cela compte
beaucoup pour que chacun puisse se
sentir accueilli et être heureux : “La
parole agréable attire de nombreux
amis, le langage aimable attire de
nombreuses gentillesses” (Si 6, 5). La
lutte pour améliorer notre caractère
est une condition nécessaire pour
que naissent plus facilement des
relations d’amitié » [9].

Il n’est pas toujours facile de savoir
quels sont les aspects de la propre
personnalité à modeler dans le cadre



de l’amitié, ceux qui doivent être
tolérés, voire aimés, par l’ami. Peut-
être ne faut-il pas faire trop de
distinguos, mais essayer de travailler
sur soi-même, sur ce qui est à notre
portée : si je suis timide, j’essaierai
d’être plus extroverti ; si j’ai des
réactions fortes, je ferai un effort
pour les adoucir ; si j’ai tendance à
l’inexpressivité, je chercherai à
manifester mes sentiments, etc. Ce
qui ne nous ferait pas trop avancer,
ce serait d’en rester à une
affirmation obstinée de notre moi.
Saint Josémaria encourageait les uns
et les autres à éviter ce risque : «
Parfois tu veux te justifier, en
assurant que tu es distrait, dans les
nuages ; ou que, de caractère, tu es
sec, très réservé. Et tu ajoutes que
cela t’empêche même de connaître à
fond les personnes avec lesquelles tu
habites. — Écoute : cette excuse ne te
satisfait guère, n’est-ce pas ? » [10]

*.*.*



Toute amitié est un don reçu et, une
fois accueilli, il devient un don pour
l’autre. C’est le propre de l’amour :
seul peut l’offrir celui qui l’a
préalablement reçu. Même l’amour
de Jésus-Christ pour ses apôtres est
précédé de l’amour qui lui a été
donné : « Comme le Père m’a aimé,
moi aussi je vous ai aimés » (Jn 15, 9).
C’est pourquoi, en plus de l’effort
pour faire grandir en nous les vertus
qui nous aident à nous ouvrir aux
autres, le plus important pour être de
vrais amis est d’approfondir l’amour
de Dieu pour nous. Plus cette relation
d’intimité grandit, plus notre
capacité d’aimer s’élargit. « Amour
de Dieu et amour du prochain sont
inséparables, c’est un unique
commandement. Tous les deux
cependant vivent de l’amour
prévenant de Dieu qui nous a aimés
le premier. […] L’amour est “divin”
parce qu’il vient de Dieu et qu’il nous
unit à Dieu, et, à travers ce processus
d’unification, il nous transforme en



un Nous, qui surpasse nos divisions
et qui nous fait devenir un, jusqu’à ce
que, à la fin, Dieu soit “tout en tous”
» (1 Co 15, 28) » [11]

Jorge Mario Jaramillo

[1]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale,
1er novembre 2019, n° 2.

[2]. Aristote, Éthique à Nicomaque,
1155a.

[3]. Pape François, Exhort. ap. 
Amoris lætitia, n° 123.

[4]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale,
1er novembre 2019, n° 8.

[5]. Pape François, Homélie, 19 mars
2013.

[6]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 15



septembre 1971. AGP, bibliothèque,
P01.

[7]. Pape François, Entrevue, 13
septembre 2015. Texte complet sur le
site web de l’Agence catholique
argentine d’information.

[8]. Saint Thomas d’Aquin, « Sur le
gouvernement des princes » I, X.

[9]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale,
1er novembre 2019, n° 9.

[10]. Saint Josémaria, Sillon, n° 755.

[11]. Benoît XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, n° 18.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/tres-humains-
tres-divins-v-pour-etre-amis/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/tres-humains-tres-divins-v-pour-etre-amis/
https://opusdei.org/fr-ca/article/tres-humains-tres-divins-v-pour-etre-amis/
https://opusdei.org/fr-ca/article/tres-humains-tres-divins-v-pour-etre-amis/

	Très humains, très divins (V) : Pour être amis

