
opusdei.org

Thème 34. Les
neuvième et dixième
commandements

Les neuvième et dixième
commandements font référence
à des actes internes
correspondant à des péchés
contre les sixième et septième
commandements. Les péchés
internes peuvent déformer la
conscience. La lutte contre les
péchés internes fait partie de
l'effort chrétien pour aimer de
tout son cœur, de tout son
esprit et de toute sa force. La
pureté du cœur signifie avoir
une manière sainte de
ressentir.



12/11/2022

« Tu ne convoiteras pas la femme de
ton prochain, tu ne désireras ni sa
maison ni son champ, ni son
serviteur ni sa servante, ni son bœuf
ou son âne : rien de ce qui lui
appartient » (Dt 5, 21).

« Tout homme qui regarde une
femme avec convoitise a déjà
commis l’adultère avec elle dans son
cœur » (Mt 5,28).

Sanctifier le monde intérieur

Les paroles de Jésus en réponse à la
question sur ce qui est le plus
important dans la Loi montrent que
la vie morale ne se réduit pas à une
série d'actes extérieurs, mais est
quelque chose de plus profond : « Tu
aimeras le Seigneur ton Dieu de tout
ton cœur, de toute ton âme, de tout



ton esprit et de toute ta force » (Mc
12, 30). La sainteté, qui est toujours
un don de Dieu, ne consiste pas
fondamentalement en une vie sans
péchés graves, mais en une vie pleine
de l'amour de Dieu ; un amour qui
exige un ordre et une harmonie
intérieurs impossibles pour l'homme
sans la grâce, mais que l'on peut
percevoir chez les personnes saintes.
En même temps, la correspondance à
ce don de Dieu est à notre portée ;
tant de nos frères et sœurs dans la foi
ont su faire fructifier cette grâce par
leurs efforts personnels : « Seigneur,
tu m’as confié cinq talents ; voilà, j’en
ai gagné cinq autres » (Mt 25,20).

Cet ordre et cette harmonie
intérieurs sont ce que l'on appelle la
"pureté du cœur", dont Jésus fait
l'éloge dans le Sermon sur la
montagne, et qui nous permet
également d'être particulièrement
ouverts à notre prochain : « C’est à
travers cette voie que nous entrons



en relation avec le prochain qui, à
partir de l’amour que Dieu révèle en
Jésus Christ, est un appel à la beauté
de la fidélité, de la générosité et de
l’authenticité. Mais pour vivre ainsi –
c’est-à-dire dans la beauté de la
fidélité, de la générosité et de
l’authenticité – nous avons besoin
d’un cœur nouveau, habité par
l’Esprit Saint (…). Désirer selon
l’Esprit, désirer au rythme de l’Esprit,
désirer avec la musique de l’Esprit.
(...) Voilà ce qu’est le Décalogue pour
nous chrétiens : contempler le Christ
pour nous ouvrir à recevoir son
cœur, pour recevoir ses désirs, pour
recevoir son Saint-Esprit »[1].

L'affection pour les personnes et les
biens matériels est bonne en soi,
mais elle requiert un ordre qui
tienne compte du bien global de la
personne qui, pour le chrétien, se
concrétise dans cet amour de Dieu
qui implique toute la personne : son
intelligence, son cœur et le reste de



ses facultés. Les biens matériels, bien
qu'indispensables en tant que
moyens, ne sont pas capables de
combler l'aspiration à l'infini du
cœur humain qui est fait pour Dieu
et qui ne se satisfait pas du bien-être
matériel. Ce bien-être, lorsqu'il n'est
pas intégré dans la vie selon l'Esprit
Saint, émousse souvent l'intelligence
et le cœur et rend difficile l'amour
véritable des autres et la
reconnaissance de leurs besoins.

Péchés internes

Les neuvième et dixième
commandements font référence aux
actes internes correspondant aux
péchés contre les sixième et septième
commandements, que la tradition
morale classe parmi les péchés
internes. De manière positive, ils
commandent de vivre la chasteté
(neuvième) et le détachement des
biens matériels (dixième) dans les
pensées et les désirs, selon les



paroles du Seigneur : « Heureux les
cœurs purs, car ils verront Dieu » et «
Heureux les pauvres en esprit, car le
royaume des cieux est à eux » (Mt
5,3.8).

La première question à laquelle il
faut répondre est de savoir si cela a
un sens de parler de péchés
internes ; en d'autres termes,
pourquoi qualifier négativement un
exercice de l'intelligence et de la
volonté qui ne prend pas la forme
d'une action externe répréhensible ?

La réponse n'est pas évidente, car
dans les listes de péchés données
dans le Nouveau Testament, nous
trouvons principalement des actes
externes (adultère, fornication,
meurtre, idolâtrie, sorcellerie,
querelles, colère, etc.) Cependant,
dans ces mêmes listes, nous voyons
également certains actes internes
(envie, concupiscence, cupidité) cités
comme péchés[2].



Jésus lui-même explique que « c’est
du cœur que proviennent les pensées
mauvaises : meurtres, adultères,
inconduite, vols, faux témoignages,
diffamations » (Mt 15,19). Et dans le
domaine spécifique de la chasteté, il
enseigne que « tout homme qui
regarde une femme avec convoitise a
déjà commis l’adultère avec elle dans
son cœur » (Mt 5,28). De ces textes
découle une note importante pour la
morale car ils nous font comprendre
comment la source des actions
humaines, et donc de la bonté ou de
la méchanceté d'une personne, se
trouve dans les désirs du cœur, dans
ce que la personne "veut" et choisit.
Le mal du meurtre, de l'adultère, du
vol ne réside pas d'abord dans la
matérialité de l'action, ni dans ses
conséquences (qui jouent aussi un
rôle important), mais dans la volonté
(dans le cœur) du meurtrier, de
l'adultère, du voleur, qui, en
choisissant cette action particulière,
la veut : il se détermine dans une



direction contraire à l'amour du
prochain, et donc aussi à l'amour de
Dieu.

La volonté est toujours dirigée vers
ce qu'elle perçoit comme un bien,
mais il s'agit parfois d'un bien
apparent, quelque chose qui, ici et
maintenant, ne peut être ordonné au
bien de la personne dans son
ensemble. Le voleur veut quelque
chose qu'il considère comme un bien,
mais le fait que cet objet appartienne
à une autre personne rend
impossible que le choix de se
l’approprier soit ordonné à son bien
en tant que personne, ou, en d'autres
termes, au but de sa vie. En ce sens,
l'acte externe n'est pas nécessaire
pour déterminer la volonté dans un
sens négatif. Celui qui décide de
voler un objet, même s'il ne peut pas
ensuite le faire en raison d'un
événement imprévu, a mal agi. Il a
accompli un acte volontaire interne
contre la vertu de justice.



La bonté et la méchanceté de la
personne ont leur origine dans la
volonté, et donc, à proprement
parler, nous devrions utiliser ces
catégories pour désigner les désirs
(voulus, acceptés), et non les pensées.
Lorsque nous parlons de
l’intelligence, nous utilisons d'autres
catégories, comme le vrai et le faux.
Lorsque le neuvième
commandement interdit les "pensées
impures", il ne fait pas référence aux
images, ni à la pensée elle-même,
mais au mouvement de la volonté
qui accepte la joie désordonnée que
lui cause une certaine image (interne
ou externe)[3].

Les péchés internes sont
traditionnellement divisés en deux
catégories :

– Les mauvaises pensées : elles
consistent en la représentation
imaginaire d'un acte peccamineux
sans intention de l'accomplir. Elle



peut devenir un péché mortel si elle
implique une matière grave et si elle
est recherchée ou si l’on consent au
plaisir qu’elle provoque ;

– Le mauvais désir : il s’agit du désir
interne, générique, d'une action
peccamineuse qui plaît à la
personne. Il ne coïncide pas avec
l'intention claire de l’accomplir (qui
implique toujours un vouloir
efficace), bien que souvent cela serait
le cas s'il n'y avait pas des raisons qui
freinent la personne (comme les
conséquences de l'action, la difficulté
de l’accomplir, etc.)

– La joie peccamineuse : c'est le fait
de se complaire délibérément dans
une action mauvaise déjà accomplie
par soi-même ou par d'autres. Elle
renouvelle en quelque sorte le péché
dans l'âme.

Les péchés internes sont moins
graves que les péchés externes
correspondants, car l'acte externe



manifeste généralement une volonté
plus intense. Cependant, ils sont en
fait très nuisibles, surtout pour les
personnes qui cherchent le contact et
l'amitié avec Dieu, car :

– Ils se commettent plus facilement
car seul suffit le consentement de la
volonté ; et les tentations sont
d’ordinaire plus fréquentes ;

– On leur prête moins d'attention
parce que, tantôt par ignorance,
tantôt par une certaine complicité
avec les passions, on ne les reconnaît
pas comme péchés, si ce n’est véniels,
si le consentement a été imparfait.

Les péchés internes peuvent
déformer la conscience, par exemple,
lorsqu'on admet un péché véniel
interne de manière habituelle ou
avec une certaine fréquence tout en
voulant quand même éviter le péché
mortel. Cette déformation peut
conduire à des manifestations
d'irritabilité, de manque de charité,



d'esprit critique, de résignation à des
tentations fréquentes sans les
combattre avec ténacité, etc.[4]. Dans
certains cas cela peut même
conduire à ne pas vouloir
reconnaître les péchés internes en les
dissimulant derrière des raisons qui
n’en sont pas et qui finissent par
embrouiller de plus en plus la
conscience. Comme conséquences,
l'amour-propre se développe
facilement, des inquiétudes
apparaissent, l'humilité et la
contrition sincère deviennent plus
coûteuses, et l'on peut basculer dans
un état de tiédeur.

La lutte contre les péchés internes
entraîne une finesse et un équilibre
moral au sein de la personne, et n'a
rien à voir avec les scrupules qui
sont une hypertrophie de la
sensibilité intérieure et peuvent
devenir un véritable trouble
psychique.



La lutte contre les péchés internes
fait partie de l'effort chrétien pour
aimer de tout notre cœur, de tout
notre esprit et de toutes nos forces.
Dans ce domaine nous viennent en
aide :

– La fréquence des sacrements qui
donnent ou augmentent la grâce et
nous guérissent de nos misères
quotidiennes ;

– La prière, la mortification et le
travail, en recherchant Dieu
sincèrement ;

– L’humilité qui nous permet de
reconnaître nos misères sans nous
désespérer de nos erreurs, et la
confiance en Dieu, sachant qu'il est
toujours prêt à nous pardonner ;

– Le fait de s'exercer à la sincérité
avec Dieu, avec soi-même et dans la
direction spirituelle, en prenant
grand soin de l'examen de
conscience.



La purification du cœur

Ces deux commandements, pris dans
un sens large, couvrent les
mécanismes intimes qui sont à la
base de tout péché[5]. Dans un sens
positif, ces commandements
appellent à agir avec une intention
droite, avec un cœur pur. C'est
pourquoi ils sont d'une grande
importance car ils ne s'arrêtent pas à
la considération extérieure des
actions, mais considèrent la source
d'où ces actions proviennent.

Ces dynamismes internes sont
fondamentaux dans la vie morale
chrétienne où les dons de l'Esprit
Saint et les vertus infuses sont
modulés par les dispositions de la
personne. En ce sens, les vertus
morales, qui sont des dispositions de
la volonté et des autres appétits à
faire le bien, revêtent une
importance particulière. En tenant
compte de ces éléments, il est



possible de bannir une certaine
caricature de la vie morale comme
une lutte pour éviter le péché, en
découvrant l'immense panorama
positif de l'effort pour croître en
vertu (pour purifier le cœur) qui
s’offre à l'existence humaine, et en
particulier celle du chrétien.

Ces commandements se réfèrent plus
spécifiquement aux péchés internes
contre les vertus de chasteté et de
justice, qui se reflètent bien dans le
texte de la Sainte Écriture qui parle
de "trois espèces de convoitise ou de
concupiscence : la convoitise de la
chair, la convoitise des yeux et
l'orgueil de la vie (1 Jn 2, 16)
» (Catéchisme,2514).

Tout homme découvre en lui des
tendances désordonnées que la
tradition morale a appelées
concupiscence. Le Catéchisme
explique cela en parlant de « la
révolte de la "chair" contre l'"esprit".



Elle vient de la désobéissance du
premier péché » (Catéchisme, 2515).
Après le péché originel personne
n'est exempt de la concupiscence, à
l'exception de Notre Seigneur Jésus-
Christ et de la Sainte Vierge.

Bien que la concupiscence ne soit pas
en soi un péché, elle incline au péché
et l'engendre lorsqu'elle n’est pas
soumise à la raison éclairée par la foi
avec l'aide de la grâce. Si l'on oublie
que la concupiscence existe, il est
facile de penser que toutes les
tendances ressenties sont
"naturelles" et qu'il n'y a aucun mal à
s'y adonner. Beaucoup se rendent
compte que c'est faux quand on
considère ce qui se passe, par
exemple, avec l'impulsion à la
violence qui est reconnue comme
quelque chose de négatif à éviter.
Dans le domaine de la chasteté,
cependant, il n'est pas si facile de
reconnaître que les stimuli "naturels"
sont souvent inappropriés. Le



neuvième commandement nous aide
à comprendre qu'il n'en est rien, et
que la concupiscence a obscurci la
nature ; de sorte que ce qui est vécu
comme naturel est souvent une
conséquence du péché, et doit être
maîtrisé. On pourrait en dire autant
du désir immodéré de richesse, ou
convoitise, auquel se réfère le
dixième commandement.

Il est important de connaître ce
trouble causé en nous par le péché
originel et par nos péchés
personnels, puisqu’une telle
connaissance :

– nous incite à prier : Dieu seul nous
pardonne le péché originel qui a
donné naissance à la concupiscence ;
et de même ce n'est qu'avec son aide
que nous parviendrons à surmonter
cette tendance désordonnée ; la grâce
de Dieu guérit notre nature des
blessures du péché (et l'élève à
l'ordre surnaturel) ;



– nous enseigne à aimer tout ce qui a
été créé, car tout est sorti bon des
mains de Dieu ; ce sont nos désirs
désordonnés qui font que l’on peut
faire un mauvais usage des biens
créés.

Le combat pour la pureté et la
liberté du cœur

La pureté du cœur signifie avoir une
manière sainte de ressentir. Avec
l'aide de Dieu et l'effort personnel, on
devient de plus en plus "propre de
cœur" : propreté dans les "pensées"
et les désirs. Cette purification ou
pureté du cœur est une métaphore
pour se référer à une plus grande
liberté du cœur pour aimer.

En ce qui concerne le neuvième
commandement, le chrétien atteint
cette pureté par la grâce de Dieu et
par la vertu et le don de la chasteté,
de la pureté d'intention, la pureté du
regard et de la prière[6].



La pureté du regard ne s'arrête pas
au rejet de la contemplation d'images
manifestement inappropriées, mais
exige une purification de l'utilisation
de nos sens externes qui nous amène
à regarder le monde et les autres
personnes avec une vision
surnaturelle. Il s'agit d'une lutte
positive qui permet à l'homme de
découvrir la véritable beauté de
toute la création, et d'une manière
particulière, la beauté de ceux qui
ont été modelés à l'image et à la
ressemblance de Dieu[7].

« La pureté demande la pudeur.
Celle-ci est une partie intégrante de
la tempérance. La pudeur préserve
l’intimité de la personne. Elle désigne
le refus de dévoiler ce qui doit rester
caché. Elle est ordonnée à la chasteté
dont elle atteste la délicatesse. Elle
guide les regards et les gestes
conformes à la dignité des personnes
et de leur union » (Catéchisme, 2521).



En ce qui concerne les biens
matériels, la société actuelle
encourage le consumérisme et
l'affirmation de soi avec une telle
force que cela met en péril la
stabilité même de la famille. De
nombreuses personnes réalisent trop
tard qu'elles ont concentré leur vie
sur leur profession, sur le fait de
gagner de l'argent et d'occuper une
position, et qu'elles ont négligé
d'autres facettes plus importantes de
leur existence : leur relation avec
Dieu et leur famille.

L'importance exagérée accordée
aujourd'hui au bien-être matériel par
rapport à de nombreuses autres
valeurs n'est pas un signe de progrès
humain ; c'est une diminution et un
avilissement de l'homme dont la
dignité réside dans le fait d'être une
créature spirituelle appelée à la vie
éternelle en tant qu'enfant de Dieu
(cf. Lc 12, 19-20).



« Le dixième commandement exige
de bannir l’envie du cœur humain
» (Catéchisme, 2538). L’envie est un
péché capital. Elle « désigne la
tristesse éprouvée devant le bien
d'autrui » (Catéchisme, 2539). De
nombreux autres péchés peuvent
suivre l'envie : la haine, les
murmures, le vol, la désobéissance,
etc. L'envie suppose un rejet de la
charité. Pour la combattre, il faut
vivre la vertu de la bienveillance qui
nous conduit à désirer le bien des
autres comme une manifestation de
notre amour pour eux. La vertu
d'humilité nous aide aussi dans cette
lutte, car nous ne devons pas oublier
que l'envie vient souvent de l'orgueil
(Cf. Catéchisme, 2540).

Pour pouvoir aimer de tout son cœur
et de toutes ses forces, il faut un
ordre intérieur qui est assuré par la
grâce et les vertus et qui ne reste pas
une simple continence (qui évite tout
au plus les péchés les plus graves),



mais qui atteint cette harmonie
pleine de paix qu'ont les personnes
saintes.

Bibliographie de base

– Catéchisme de l'Église Catholique,
n° 2514-2557

Lectures recommandées

– Saint Josémaria, homélie Parce
qu'ils verront Dieu, dans Amis de
Dieu, n° 175-189

- ID., homélie Le détachement, dans 
Amis de Dieu, n° 110-126

- Jose Luis Soria, Aimer et vivre la
chasteté, Laurier, 2019.

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P8K.HTM
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-11.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-11.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-11.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-11.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-7.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-7.htm


[1] Pape François, Audience,
28-11-2018.

[2] Cf. Gal 5, 19-21 ; Rm 1, 29-31 ; Col 3,
5. Saint Paul, après avoir appelé à
s'abstenir de la fornication, invite «
chacun à rester maître de son corps
dans un esprit de sainteté et de
respect, sans vous laisser entraîner
par la convoitise comme font les
païens qui ne connaissent pas Dieu.
(…) En effet, Dieu nous a appelés, non
pas pour que nous restions dans
l’impureté, mais pour que nous
vivions dans la sainteté » (1 Th 4,
3-7). Il souligne l'importance des
affections, qui sont à l'origine des
actions, et montre la nécessité de
leur purification pour la vie
chrétienne.

[3] Ainsi, la différence entre "sentir" et
"consentir", qui renvoie à une
certaine passion ou à un mouvement
de la sensibilité, peut être facilement
comprise. Ce n'est que lorsqu'on



consent avec la volonté que l'on peut
parler de péché (si la matière était
peccamineuse).

[4] « Tu patauges dans les tentations,
tu te mets en danger, tu joues avec la
vue et avec l'imagination, tes
conversations portent sur des sottises
— Et ensuite tu t'effraies que les
doutes, les scrupules, les troubles, la
tristesse et le découragement te
harcèlent. — Accorde-moi que tu es
peu conséquent avec toi-même
» (Saint Josémaria, Sillon, 132).

[5] « Le dixième commandement
porte sur l'intention du cœur ; il
résume, avec le neuvième, tous les
préceptes de la Loi » (Catéchisme,
2534).

[6] « Avec la grâce de Dieu, il y
parvient : par la vertu et le don de
chasteté, car la chasteté permet
d’aimer d’un cœur droit et sans
partage ; par la pureté d’intention qui
consiste à viser la fin véritable de



l’homme : d’un œil simple, le baptisé
cherche à trouver et à accomplir en
toute chose la volonté de Dieu (cf. Rm
12, 2 ; Col 1, 10) ; par la pureté du
regard, extérieur et intérieur ; par la
discipline des sentiments et de
l’imagination ; par le refus de toute
complaisance dans les pensées
impures qui inclinent à se détourner
de la voie des commandements
divins : " La vue éveille la passion
chez les insensés " (Sg 15, 5) ; par la 
prière » (Catéchisme, 2520).

[7] « Les yeux ! C’est par eux que bien
des iniquités entrent dans l’âme. —
Que d’expériences “à la David” ! … —
Si vous surveillez vos regards, vous
aurez assuré la garde de votre cœur
» (Saint Josémaria, Chemin, 183). «
Mon Dieu ! Dans tout ce que je vois,
je trouve grâce et beauté : alors, à
toute heure par Amour, je
maîtriserai mes regards » (Saint
Josémaria, Forge, 415).



Pablo Requena

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/theme-34-les-
neuvieme-et-dixieme-commandements/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/theme-34-les-neuvieme-et-dixieme-commandements/
https://opusdei.org/fr-ca/article/theme-34-les-neuvieme-et-dixieme-commandements/
https://opusdei.org/fr-ca/article/theme-34-les-neuvieme-et-dixieme-commandements/

	Thème 34. Les neuvième et dixième commandements

