
opusdei.org

Thème 26. Le sujet
moral. La moralité
des actes humains

Seules les actions volontaires
peuvent être l’objet d'une
évaluation morale appropriée.
Une partie fondamentale de la
formation et de la vie
chrétienne réside dans
l'éducation du monde complexe
des sentiments. L'acquisition
des vertus est le moyen
d'ordonner les passions. L'objet,
l'intention et les circonstances
sont les "sources" ou les
éléments constitutifs de la
moralité des actes humains.
L'acte moralement bon



présuppose à la fois la bonté de
l'objet, de la fin et des
circonstances.

12/11/2022

Passions et actions

Il est utile de préciser dans un
premier temps la distinction entre les
passions (appelées aussi sentiments)
et les actions volontaires. Parfois, on
peut être surpris par une réaction
imprévue face à des personnes, des
événements ou des choses : un
mouvement de colère qui survient de
manière inattendue face à une
parole considérée comme
offensante ; un sentiment spontané
de tristesse et d’incompréhension
face à la mort inattendue d'un ami ;
un mouvement d’envie face à un
objet de valeur. Ces phénomènes
d'humeur qui se produisent sans que



nous le décidions et devant lesquels
nous sommes, pour ainsi dire, des
sujets passifs, sont communément
appelés sentiments ou passions. À
d'autres moments, en revanche, nous
constatons que nous sommes des
sujets actifs de nos actions, car nous
les planifions et les réalisons de
notre propre initiative : nous
décidons de commencer à étudier ou
de nous rendre chez un ami malade
pour passer un moment avec lui. Les
actions sont aussi les actes par
lesquels nous arrêtons ou donnons
libre cours à nos passions : face à un
mot offensant qui suscite en nous un
mouvement de colère, nous pouvons
décider de ne pas répondre mais de
nous taire avec un sourire, ou bien
nous pouvons répondre à quelqu'un
qui nous traite mal par un autre mot
tout aussi offensant.

Seules les actions volontaires
peuvent être l’objet d’une évaluation
morale appropriée, c'est-à-dire



qu'elles sont les seules à pouvoir
constituer une faute morale ou une
action louable. Cela ne signifie pas
pour autant que les sentiments sont
des phénomènes neutres, ni qu'ils
sont sans importance pour la vie
chrétienne. Les passions
présupposent un jugement sur la
personne ou la chose devant laquelle
elles se manifestent en suggérant une
prise de position et une ligne de
conduite. Face à une personne ou à
un événement considéré comme bon,
s’élève une passion positive (joie,
enthousiasme) suggérant des prises
de position et des actions positives
(approuver, louer, s’approcher de
cette personne) ; face à une personne
ou à un événement considéré comme
mauvais, une passion négative
(colère, tristesse) se manifeste,
invitant à des prises de position et
des actions négatives
(désapprobation, agression). De
manière générale, on peut dire que
les passions qui naissent d'un



jugement vrai et qui suggèrent une
prise de position droite et une bonne
ligne de conduite sont une aide pour
la vie chrétienne car elles permettent
une compréhension rapide de ce qui
est bon et rendent facile et agréable
l'accomplissement des actions qui
conviennent à un bon enfant de
Dieu. Les passions qui présupposent
un jugement erroné (par exemple
parce qu'elles voient un délit là où il
n'y en a pas) et qui suggèrent une
prise de position et une ligne de
conduite moralement négatives (par
exemple, un manque de charité ou
un comportement violent)
constituent une entrave importante à
la vie chrétienne.

Une personne qui éprouve des
passions négatives peut néanmoins
bien se comporter, résister à la
passion et faire une bonne action en
faisant un grand effort. Mais il est
facile de comprendre que l'on ne
peut pas passer toute sa vie à



rebrousse-poil, en résistant
continuellement aux assauts des
mauvaises passions, en faisant ce
que l'on n’a pas envie de faire et en
rejetant toujours ce vers quoi les
sentiments (l’affectivité) poussent. Si
l'on ne parvient pas à corriger et à
éduquer le monde intérieur des
sentiments, il sera difficile de
discerner le bien, car les passions
négatives obscurcissent l'esprit ; on y
cèdera souvent en agissant mal, et il
est fort possible que la lutte
continuelle mène au découragement
ou à l'épuisement.

Pour ces raisons, l'éducation du
monde complexe des sentiments est
une partie fondamentale de la
formation et de la vie chrétienne.
Éduquer signifie façonner, donner
une forme bonne et chrétienne au
monde des sentiments, de sorte que
les mouvements qui surgissent
spontanément en nous nous aident à
discerner le bien et à le faire



promptement, surement et
agréablement. Le moyen d'ordonner
les passions est l'acquisition
d'habitudes morales appelées vertus
(prudence, justice, tempérance, etc.)
qui modifient les tendances à
l'origine des passions. L'affectivité
commandée par la vertu nous fait
aimer faire ce qui est bon, et ce que
nous avons envie de faire coïncide
presque toujours avec ce que Dieu
attend de nous. Nous disons "presque
toujours" car le désordre résultant
du péché originel ne permet pas
toujours un ordre parfait. Même les
personnes les plus saintes se mettent
parfois plus en colère qu'elles ne le
devraient.

Pour l'étude de la moralité des actes
humains, il est important de garder à
l'esprit ce qui vient d'être dit sur les
passions et les sentiments, car
beaucoup de nos actions volontaires
sont motivées par des passions et des
sentiments ; elles sont comme notre



façon de réagir aux passions que
nous éprouvons ou de les gouverner.
Par exemple, on pourrait ne pas
juger de manière équilibrée les
paroles peu charitables d'une
personne à l'égard d'une autre si l'on
ignore que la première a été
gravement offensée par la seconde,
qu'elle a dû lutter avec acharnement
pour ne pas passer à l'agression
physique, et que les paroles peu
charitables qu'elle a prononcées
expriment au fond un assez bon,
mais pas parfait, contrôle de soi. Le
peu d’application à l'étude d'une
personne dominée par un sentiment
vital d'apathie est moins mauvaise
qu'elle ne le serait si la négligence
était le résultat d'un désintérêt
volontaire. Avec les actions
volontaires qui sont étudiées ci-
dessous, nous faisons souvent en
sorte que passent dans le domaine de
la liberté des instances, des
mouvements et des sollicitations qui



proviennent du monde, en soi
involontaire, du sentiment.

Moralité des actes humains

Comme annoncé plus haut, seules les
actions volontaires (également
appelées actes humains) sont des
actions proprement morales, bonnes
ou mauvaises. La doctrine morale
catholique enseigne que « la moralité
des actes humains dépend :

– de l’objet choisi ;

– de la fin visée ou l’intention ;

– des circonstances de l’action.

L’objet, l’intention et les
circonstances forment les " sources ",
ou éléments constitutifs, de la
moralité des actes humains
» (Catéchisme, no 1750).

Voyons maintenant quels sont ces
trois éléments de l'action.



L'objet moral

L'objet moral est « la fin prochaine
d'un choix délibéré qui détermine
l'acte du vouloir de la personne qui
agit »[1]. Voyons d'abord ce qu’est
l'objet d'une action, puis ce qu’est
l'objet moral.

Les actions se définissent et se
distinguent les unes des autres par
leur objet. Mais ici, objet se réfère au
contenu immédiat d'une action
volontaire, c'est-à-dire à ce que l'acte
de volonté vise immédiatement, et
non à la chose extérieure qui est
manipulée. Par exemple : si Jean
achète un livre, l'objet de la volonté
de Jean (ce qu'il veut faire) est
"acheter un livre", et non le livre ; si
Pierre vole un livre, l'objet de la
volonté de Pierre est "voler un livre",
et non le livre. Si le livre était l'objet
des deux actions, nous devrions
accepter la fausse thèse selon
laquelle "acheter un livre" et "voler



un livre" seraient des actions
identiques, puisque toutes deux
auraient le même objet : le livre.

Pour souligner la nécessité de prêter
attention à ce que le sujet a
l'intention de faire, saint Jean-Paul II
a écrit que « pour pouvoir saisir
l'objet qui spécifie moralement un
acte, il convient donc de se situer 
dans la perspective de la personne qui
agit. [...]. Par objet d'un acte moral
déterminé, on ne peut donc entendre
un processus ou un événement
d'ordre seulement physique, à
évaluer selon qu'il provoque un état
de choses déterminé dans le monde
extérieur »[2].

L'expression "objet moral" signifie
que l'objet de la volonté est mis en
relation avec les vertus et les vices.
"Acheter un livre" est un objet bon,
tandis que "voler un livre" est un
objet mauvais ; car le premier est
conforme à la vertu de justice, tandis



que le second est opposé à cette
vertu.

Selon la doctrine catholique, la
valeur morale des actes humains
(qu'ils soient bons ou mauvais)
dépend avant tout et
fondamentalement de la valeur
positive ou négative de l'objet
moral[3], c'est-à-dire de la conformité
de l'objet ou de l'acte voulu à la
raison droite dont les principes
fondamentaux sont les vertus. Les
actes qui, par leur objet, s'opposent
aux exigences essentielles des vertus
(justice, tempérance, etc.) sont 
intrinsèquement mauvais, c'est-à-dire
qu'ils sont mauvais « toujours et en
eux-mêmes, c'est-à-dire en raison de
leur objet même, indépendamment
des intentions ultérieures de celui
qui agit et des circonstances »[4]. Sont
intrinsèquement mauvais, par
exemple, l'adultère, l'avortement et
le vol.



Le proportionnalisme et le 
conséquentialisme sont des théories
erronées sur la notion et la
formation de l'objet moral d'une
action, théories selon lesquelles
celui-ci doit être déterminé en
fonction de la "proportion" entre les
biens et les maux recherchés, ou des
"conséquences" qui peuvent en
découler[5].

L'intention

Alors que l'objet moral se réfère à ce
que la volonté veut avec l'acte
concret (par exemple, acheter un
livre), l'intention se réfère à la raison
pour laquelle elle le veut (par
exemple, pour préparer un examen,
pour offrir un cadeau). L'intention
implique que ce que la volonté veut
ne peut être obtenu immédiatement,
mais le sera par d'autres actions.
Vouloir offrir un livre en cadeau est
un objet d'intention si, pour offrir le
livre en cadeau, d'autres actions



doivent d'abord être choisies :
acheter le livre, se rendre chez la
personne à qui l'on veut offrir le
cadeau, etc.

L'intention « ne se limite pas à la
direction de nos actions singulières,
mais peut ordonner vers un même
but des actions multiples ; elle peut
orienter toute la vie vers la fin ultime
»[6]. Dans le comportement humain, il
y a généralement une série de fins
subordonnées les unes aux autres :
on veut un livre pour se préparer à
un examen, on passe l'examen pour
obtenir un diplôme professionnel, on
veut avoir ce diplôme pour avoir un
bon salaire et faire un travail utile
pour la société, et ainsi de suite. En
fin de compte, dans tout
comportement, il y a un but ultime
qui est désiré pour lui-même et non
pour quelque chose d'autre, qui
devrait être Dieu, mais qui peut aussi
être la vaine gloire, le désir de
pouvoir ou de s'enrichir, etc. On dit



donc qu'un acte qui, en raison de son
objet, est "ordonnable" à Dieu, «
accède à sa perfection ultime et
décisive quand la volonté l'ordonne
effectivement à Dieu »[7].

L'intention, comme tout autre acte de
volonté, peut être moralement bonne
ou mauvaise. Si elle est bonne, elle
peut confirmer ou même augmenter
la bonté que l'action a pour objet,
mais en revanche « elle ne rend ni
bon ni juste un comportement en lui-
même désordonné (…). La fin ne
justifie pas les moyens »[8]. Si
l'intention est mauvaise, elle peut
confirmer ou accroître la malice de
l'acte en vertu de son objet moral, et
elle peut également rendre mauvais
un acte qui, par son objet, est bon,
comme c'est le cas lorsque quelqu'un
commence à traiter une autre
personne avec bienveillance dans le
seul but de la corrompre par la
suite[9].



Circonstances

Les circonstances « sont les éléments
secondaires d’un acte moral. Elles
contribuent à aggraver ou à
diminuer la bonté ou la malice
morale des actes humains (par
exemple le montant d’un vol) »[10].
Les circonstances « ne peuvent
rendre ni bonne, ni juste une action
en elle-même mauvaise »[11]. Il existe
des circonstances qui peuvent
aggraver le caractère mauvais d’un
acte, comme dans le cas d'un acte
impur commis par une personne qui
a fait vœu de chasteté. Les
circonstances de ce type doivent être
déclarées dans la confession
sacramentelle.

En bref, on peut dire que « l'acte 
moralement bon suppose à la fois la
bonté de l’objet, de la fin et des
circonstances »[12].

L'objet indirect de la volonté



On appelle objet indirect de la
volonté une conséquence de l'action
(un effet collatéral) qui n'est ni
recherchée ni voulue d'aucune
manière, que ce soit en tant que fin
ou moyen, mais qui est prévue et
permise dans la mesure où elle est
inévitablement liée à ce qui est
voulu. Ainsi, par exemple, une
personne subit un traitement contre
la leucémie qui entraîne, comme
effet secondaire, la calvitie ; une
femme qui souhaite fonder une
famille se fait enlever l'utérus dans
lequel s'est développée une grave
tumeur maligne qui ne peut être
traitée par d'autres moyens, ce qui la
rend stérile. La calvitie et la stérilité
sont des objets indirects de la
volonté, non désirés, mais des effets
secondaires connus et prévus que la
nécessité oblige à tolérer. Lorsqu'une
action a un effet indirect négatif sur
soi-même ou sur autrui, le problème
de sa légalité morale se pose. Ainsi,
saint Paul enseigne qu'il faut éviter



certaines actions qui, bien que licites
en elles-mêmes, ont pour effet
collatéral ou indirect de scandaliser
ceux qui sont faibles dans la foi[13].

Ceci est important pour la vie
morale, car il arrive parfois qu'il y ait
des actions qui ont deux effets
(actions à double effet), l'un bon et
l'autre mauvais, et il peut être licite
de les accomplir afin d'obtenir le bon
effet (qui est directement désiré),
même si le mauvais effet (qui n'est
donc qu'indirectement désiré) ne
peut être évité. Il s'agit parfois de
situations très délicates, dans
lesquelles il est prudent de demander
conseil à ceux qui peuvent le donner.

Il est possible d'indiquer certaines
conditions qui doivent être
respectées – toutes ensemble – pour
qu'il soit licite d'accomplir (ou
d'omettre d'accomplir) une action
lorsque celle-ci a également un effet
négatif. Ces conditions sont :



1) L'acte accompli doit être en soi
bon, ou au moins indifférent.

2) L'effet bénéfique ne doit pas être
obtenu par le mal : on ne peut pas
faire le mal pour obtenir le bien. Si le
bien désiré provient du mal, il n'est
plus "indirectement volontaire", mais
directement voulu comme moyen.

3) La personne doit rechercher
directement le bon effet (c'est-à-dire
avoir une intention vertueuse), et ne
tolérer que par nécessité l’effet
mauvais. En ce sens, elle s'efforcera
d'éviter, ou du moins de limiter, ce
dernier.

4) Il doit y avoir une proportionnalité
entre le bien que l'on tente de faire et
le mal que l'on tolère : il n'est pas
moralement justifié de risquer sa
propre vie pour gagner quelques
dollars, ou de mettre en danger une
grossesse en prenant un médicament
pour éviter un léger désagrément. La
proportionnalité dont on parle exige



que l'effet bénéfique soit d'autant
plus important que : a) le mal toléré
est plus grave ; b) la proximité entre
l'acte accompli et la production du
mal est plus grande : il est différent
d'investir ses économies dans une
maison d'édition qui a de
nombreuses publications immorales
ou de les investir dans une banque
qui contrôle en partie la maison
d'édition ; c) la certitude que le mal
se produira est plus grande : comme
la vente d'alcool à un alcoolique ; d)
l'obligation de prévenir le mal est
plus grande : par exemple,
lorsqu'une autorité civile ou
ecclésiastique est impliquée.

L'imputabilité morale

Un acte est moralement imputable à
celui qui l'accomplit dans la mesure
exacte où cet acte est volontaire[14]. «
L’imputabilité et la responsabilité
d’une action peuvent être diminuées
voire supprimées par l’ignorance,



l’inadvertance, la violence, la crainte,
les habitudes, les affections
immodérées et d’autres facteurs
psychiques ou sociaux »[15]. De même,
les passions, si elles sont fortes,
peuvent diminuer l'imputabilité de
l'acte, et dans des cas extrêmes (forte
panique avant un tremblement de
terre) elles peuvent le supprimer
complètement.

Le mérite

« Le terme "mérite" désigne, en
général, la rétribution due par une
communauté ou une société pour
l’action d’un de ses membres,
éprouvée comme un bienfait ou un
méfait, digne de récompense ou de
sanction. Le mérite ressort à la vertu
de justice conformément au principe
de l’égalité qui la régit »[16].

Dans l'absolu, l'homme ne peut
prétendre à aucun droit ou mérite
devant Dieu[17]. Cependant, en vertu
du dessein de Dieu de nous associer à



l'œuvre de sa grâce[18], l'homme qui
accomplit de bonnes œuvres alors
qu'il est en grâce de Dieu se voit «
conférer, suivant la justice gratuite
de Dieu, un véritable mérite. C’est là
un droit par grâce, le plein droit de
l’amour, qui nous fait "cohéritiers"
du Christ et dignes d’obtenir 
l’héritage promis de la vie éternelle
(Cc. Trente : DS 1546) »[19].

Quant à ce qui peut être mérité, il
convient de rappeler que « personne
ne peut mériter la grâce première, à
l’origine de la conversion, du pardon
et de la justification. Sous la motion
de l’Esprit Saint et de la charité, nous
pouvons ensuite mériter pour nous-
mêmes et pour autrui les grâces
utiles pour notre sanctification, pour
la croissance de la grâce et de la
charité, comme pour l’obtention de
la vie éternelle. Les biens temporels
eux-mêmes, comme la santé, l’amitié,
peuvent être mérités suivant la
sagesse de Dieu. Ces grâces et ces



biens sont l’objet de la prière
chrétienne. Celle-ci pourvoit à notre
besoin de la grâce pour les actions
méritoires »[20].

Bibliographie de base

– Catéchisme de l’Église Catholique, n°
1749-1761

– Saint Jean-Paul II, encyclique 
Veritatis Splendor, 6 août 1993, n°
71-83

Lectures recommandées

- Saint Josémaria, homélie La liberté,
un don de Dieu, dans Amis de Dieu, n°
23-38

- Aurelio Fernandez, Morale
fondamentale, Laurier, 2004

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P5K.HTM
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_06081993_veritatis-splendor.html
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-2.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-2.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-2.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-2.htm


- Jean-Louis Bruguès, Précis de
théologie morale générale, Parole et
Silence, 2017.

[1] Saint Jean-Paul II, Veritatis
splendor, 78 ; cf. Catéchisme, no 1751.

[2] Saint Jean-Paul II, Veritatis
splendor, 78.

[3] « La moralité de l'acte humain
dépend avant tout et
fondamentalement de l'objet
raisonnablement choisi par la volonté
délibérée » (Saint Jean-Paul II, 
Veritatis splendor, 78).

[4] Ibid. 80 ; cf. Catéchisme, no 1756.

[5] Ces théories n'affirment pas que
"l'on peut faire un mal pour obtenir
un bien", mais que l'on ne peut pas
dire qu'il y a des comportements qui
sont toujours mauvais, car cela



dépend dans chaque cas de la
"proportion" entre les biens et les
maux, ou des "conséquences" (cf.
Saint Jean-Paul II, Veritatis splendor,
n. 75). Par exemple, un
proportionnaliste n'affirmerait pas
qu'"il est moralement licite de tricher
pour une bonne fin", mais
examinerait si ce qui est fait est une
tricherie (si ce qui est "objectivement
choisi" est une tricherie) en tenant
compte de toutes les circonstances et
de l'intention. Au final, je pourrais
dire que ce qui est en fait une
escroquerie n'en est pas une, et je
pourrais justifier cette action (ou
toute autre).

[6] Catéchisme, no 1752.

[7] Saint Jean-Paul II, Veritatis
splendor, 78.

[8] Cf. Catéchisme, no 1753 : « Il arrive
souvent qu'un homme agisse avec
une bonne intention, mais sans profit
spirituel, parce qu'il lui manque la



bonne volonté. Par exemple, on vole
pour aider les pauvres : dans ce cas,
bien que l'intention soit bonne, la
rectitude de la volonté fait défaut car
les actes sont mauvais. En
conclusion, une bonne intention
n'autorise pas à faire une mauvaise
action. "Faut-il dire : Faisons le mal
pour qu’il en sorte du bien, comme
certains nous accusent
injurieusement de le dire ? Ceux-là
méritent leur condamnation" (Rm
3,8) » (Saint Thomas d'Aquin, In duo
praecepta caritatis : Opuscula
theologica, II, no 1168).

[9] Cf. Catéchisme, no 1753.

[10] Ibid., no 1754.

[11] Ibid.

[12] Ibid., no 1755.

[13] Cf. Rm 14, 14-21.

[14] Cf. Catéchisme, no 1734.



[15] Catéchisme, no 1735.

[16] Catéchisme, no 2006. La 
culpabilitéest donc la responsabilité
que nous encourons devant Dieu en
péchant, ce qui nous fait mériter une
punition.

[17] Cf. Catéchisme, no 2007.

[18] Cf. Ibid., no 2008.

[19] Ibid., no 2009.

[20] Catéchisme, no 2010.

Ángel Rodríguez Luño

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/theme-26-le-
sujet-moral-la-moralite-des-actes-

humains/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/theme-26-le-sujet-moral-la-moralite-des-actes-humains/
https://opusdei.org/fr-ca/article/theme-26-le-sujet-moral-la-moralite-des-actes-humains/
https://opusdei.org/fr-ca/article/theme-26-le-sujet-moral-la-moralite-des-actes-humains/
https://opusdei.org/fr-ca/article/theme-26-le-sujet-moral-la-moralite-des-actes-humains/

	Thème 26. Le sujet moral. La moralité des actes humains

