
opusdei.org

Thème 22.1.
L'Eucharistie (I)

L'Eucharistie rend Jésus-Christ
présent. Il nous invite à
accepter le salut qu'il nous offre
et à recevoir le don de son
Corps et de son Sang comme
nourriture de vie éternelle. Le
Seigneur a annoncé
l'Eucharistie durant sa vie
publique et a institué ce
sacrement lors de la dernière
Cène. Le caractère unique de la
présence eucharistique du
Christ réside dans le fait que le
Saint Sacrement contient
vraiment, réellement et
substantiellement le Corps et le



Sang, ainsi que l'Âme et la
Divinité de Notre Seigneur

09/11/2022

La nature sacramentelle de la Très
Sainte Eucharistie

L'Eucharistie est le sacrement qui
rend présente, dans la célébration
liturgique de l'Église, la Personne de
Jésus-Christ (le Christ tout entier :
Corps, Sang, Âme et Divinité) et son
sacrifice rédempteur, dans la
plénitude du Mystère Pascal de sa
passion, de sa mort et de sa
résurrection. Cette présence n'est pas
statique ou passive (comme celle
d'un objet dans un lieu) mais active,
car le Seigneur se rend présent avec
le dynamisme de son amour
salvateur : dans l'Eucharistie, il nous
invite à accueillir le salut qu'il nous
offre et à recevoir le don de son



Corps et de son Sang comme
nourriture de la vie éternelle, nous
permettant d'entrer en communion
avec lui – avec sa Personne et son
sacrifice – et en communion avec
tous les membres de son Corps
Mystique qu'est l'Église.

En effet, comme l'affirme le Concile
Vatican II, « Notre Sauveur, à la
dernière Cène, la nuit où il était livré,
institua le sacrifice eucharistique de
son Corps et de son Sang pour
perpétuer le sacrifice de la croix au
long des siècles, jusqu’à ce qu’il
vienne, et pour confier ainsi à
l’Église, son Épouse bien-aimée, le
mémorial de sa mort et de sa
résurrection : sacrement de l’amour,
signe de l’unité, lien de la charité,
banquet pascal dans lequel le Christ
est mangé, l’âme est comblée de
grâce, et le gage de la gloire future
nous est donné » (Sacrosanctum
Concilium 47).



La promesse de l'Eucharistie et son
institution par Jésus-Christ

Le Seigneur a annoncé l'Eucharistie
au cours de sa vie publique, dans la
synagogue de Capharnaüm, à ceux
qui l'avaient suivi après avoir été
témoins du miracle de la
multiplication des pains, grâce
auquel il a rassasié la multitude (cf.
Jn 6, 1-13). Jésus a profité de ce signe
pour révéler son identité et sa
mission, et pour promettre
l'Eucharistie : « "Amen, amen, je vous
le dis : ce n’est pas Moïse qui vous a
donné le pain venu du ciel ; c’est mon
Père qui vous donne le vrai pain
venu du ciel. Car le pain de Dieu,
c’est celui qui descend du ciel et qui
donne la vie au monde". Ils lui dirent
alors : "Seigneur, donne-nous
toujours de ce pain-là". Jésus leur
répondit : "Moi, je suis le pain de la
vie (…) Je suis le pain vivant, qui est
descendu du ciel : si quelqu’un
mange de ce pain, il vivra



éternellement. Le pain que je
donnerai, c’est ma chair, donnée
pour la vie du monde. Celui qui
mange ma chair et boit mon sang a la
vie éternelle ; et moi, je le
ressusciterai au dernier jour. En
effet, ma chair est la vraie
nourriture, et mon sang est la vraie
boisson. Celui qui mange ma chair et
boit mon sang demeure en moi, et
moi, je demeure en lui. De même que
le Père, qui est vivant, m’a envoyé, et
que moi je vis par le Père, de même
celui qui me mange, lui aussi vivra
par moi" » (Jn 6, 32-58).

Jésus-Christ a institué ce sacrement
lors de la dernière Cène. Les trois
Évangiles synoptiques (cf. Mt 26,
17-30 ; Mc 14, 12-26 ; Lc 22, 7-20) et
saint Paul (cf. 1 Co 11, 23-26) nous
ont transmis le récit de l'institution.
Voici le résumé du récit donné dans
le Catéchisme de l'Église Catholique : «
Vint le jour des Azymes, où l’on
devait immoler la pâque. [Jésus]



envoya alors Pierre et Jean : ‘Allez
dit-il, nous préparer la Pâque, que
nous la mangions’... Ils s’en allèrent
donc ... et préparèrent la Pâque.
L’heure venue, il se mit à table avec
ses apôtres et leur dit : ‘J’ai désiré
avec ardeur manger cette pâque avec
vous avant de souffrir ; car je vous le
dis, je ne la mangerai jamais plus
jusqu’à ce qu’elle s’accomplisse dans
le Royaume de Dieu’ ... Puis, prenant
du pain et rendant grâces, il le
rompit et le leur donna, en disant :
‘Ceci est mon Corps, qui va être
donné pour vous ; faites ceci en
mémoire de moi’. Il fit de même pour
la coupe après le repas, disant : ‘Cette
coupe est la nouvelle Alliance en
mon Sang, qui va être versé pour
vous’ » (Catéchisme, 1339).

Jésus a donc célébré la Cène dans le
contexte de la Pâque juive, mais la
Cène présente une nouveauté
absolue : au centre, il n'y a pas
l'agneau de l'ancienne Pâque, mais le



Christ lui-même, son « Corps donné
(offert en sacrifice au Père en faveur
des hommes) ... et son Sang versé
pour la multitude pour la rémission
des péchés ». Nous pouvons donc dire
que Jésus, au lieu de célébrer
l'ancienne Pâque, a annoncé et
réalisé – en l'anticipant
sacramentellement – la nouvelle
Pâque.

Signification et contenu du
commandement du Seigneur

Le commandement explicite de
Jésus : « Faites ceci en mémoire de
moi [comme mon mémorial] » (Lc 22,
19 ; 1 Co 11, 24-25), montre le
caractère proprement institutionnel
de la Cène. Par ce commandement, il
nous demande de correspondre à son
don et de le représenter
sacramentellement (de le refaire, de
réitérer sa présence : la présence de
son Corps donné et de son Sang



versé, c'est-à-dire de son sacrifice en
rémission de nos péchés).

- « Faites cela ». Il a ainsi désigné
ceux qui peuvent célébrer
l'Eucharistie (les Apôtres et leurs
successeurs dans le sacerdoce), leur a
confié le pouvoir de la célébrer et a
déterminé les éléments
fondamentaux du rite : les mêmes
que ceux qu'il a utilisés (ainsi dans la
célébration de l'Eucharistie sont
nécessaires la présence du pain et du
vin, la prière d'action de grâce et de
bénédiction, la consécration des dons
dans le Corps et le Sang du Seigneur,
la distribution et la communion avec
ce très Saint Sacrement).

- « En mémoire de moi [comme mon
mémorial] ». Ainsi, le Christ a
ordonné aux Apôtres (et, en eux,
aussi à ses successeurs dans le
sacerdoce) de célébrer un nouveau
"mémorial", qui a remplacé celui de
l'ancienne Pâque. Ce rite



commémoratif a une efficacité
particulière : non seulement il
contribue à "rappeler" à la
communauté croyante l'amour
rédempteur du Christ, ses paroles et
ses gestes lors de la dernière Cène,
mais aussi, en tant que sacrement de
la Loi nouvelle, il rend objectivement
présente la réalité signifiée : le
Christ, « notre Pâque » (1 Co 5,7), et
son sacrifice rédempteur.

La célébration liturgique de
l'Eucharistie

L'Église, obéissant à l'ordre du
Seigneur, a immédiatement célébré
l'Eucharistie à Jérusalem (Ac 2,
42-48), à Troas (cf. Ac 20, 7-11), à
Corinthe (cf. 1 Co 10, 14.21 ; 1 Co 11,
20-34), et partout où le christianisme
est parvenu. « C’était surtout "le
premier jour de la semaine", c’est-à-
dire le jour du dimanche, le jour de
la résurrection de Jésus, que les
chrétiens se réunissaient "pour



rompre le pain" (Ac 20, 7). Depuis ces
temps-là jusqu’à nos jours la
célébration de l’Eucharistie s’est
perpétuée, de sorte qu’aujourd’hui
nous la rencontrons partout dans
l’Église, avec la même structure
fondamentale » (Catéchisme, 1343).

Fidèle au commandement de Jésus,
l'Église, guidée par l'"Esprit de
vérité" (Jn 16, 13) – qui est l'Esprit
Saint – ne fait rien d'autre lorsqu'elle
célèbre l'Eucharistie, que de se
conformer au rite eucharistique
accompli par le Seigneur lors de la
dernière Cène. Les éléments
essentiels des célébrations
eucharistiques successives ne
peuvent être autres que ceux de
l'Eucharistie originelle, à savoir : A)
l'assemblée des disciples du Christ,
convoqués par lui et réunis autour
de lui ; et B) l'accomplissement du
nouveau rite mémoriel.

A) L'assemblée eucharistique



Depuis le début de la vie de l'Église,
l'assemblée chrétienne qui célèbre
l'Eucharistie est structurée de
manière hiérarchique : elle est
généralement composée de l'évêque
ou d'un prêtre (qui préside
sacerdotalement la célébration de
l'Eucharistie et agit in persona Christi
Capitis Ecclesiae), du diacre, d'autres
ministres et des fidèles, unis par le
lien de la foi et du baptême. Tous les
membres de cette assemblée sont
appelés à participer consciemment,
pieusement et activement à la
liturgie eucharistique, chacun selon
sa propre manière : le prêtre
célébrant, les lecteurs, le diacre, ceux
qui présentent les dons, le ministre
de la communion, et le peuple tout
entier, dont l’Amen manifeste la
participation réelle (cf. Catéchisme,
1348). Par conséquent, chacun doit
accomplir son propre ministère sans
confusion entre le sacerdoce
ministériel, le sacerdoce commun



des fidèles, et le ministère du diacre
et des autres ministres éventuels.

Le rôle du sacerdoce ministériel dans
la célébration de l'Eucharistie est
essentiel. Seul le prêtre validement
ordonné peut consacrer la Très
Sainte Eucharistie, en prononçant in
persona Christi (c'est-à-dire en
identification sacramentelle
spécifique avec le Grand Prêtre
Éternel, Jésus-Christ), les paroles de
la consécration (cf. Catéchisme,
1369). D'autre part, aucune
communauté chrétienne n'est
capable de se donner le ministère
ordonné. « Celui-ci est un don qu'elle 
reçoit à travers la succession
épiscopale qui remonte jusqu'aux
Apôtres. C'est l'Évêque qui, par le
sacrement de l'Ordre, constitue un
nouveau prêtre, lui conférant le
pouvoir de consacrer l'Eucharistie
»[1].

B) Le déroulement de la célébration



Depuis les origines de l'Église, le rite
commémoratif se déroule en deux
grands moments, qui forment un
seul acte de culte : la Liturgie de la
Parole (comprenant la proclamation,
l'écoute et la réception de la Parole
de Dieu), et la Liturgie eucharistique
(comprenant la présentation du pain
et du vin, l'anaphore ou prière
eucharistique – avec les paroles de la
consécration – et la communion). Ces
deux parties principales sont
délimitées par les rites d'introduction
et de conclusion (cf. Catéchisme,
1349-1355). Personne ne peut enlever
ou ajouter à sa guise ce qui a été
établi par l'Église dans la liturgie de
la Sainte Messe[2].

Les éléments essentiels et nécessaires
pour constituer le signe sacramentel
de l'Eucharistie sont : d'une part, le
pain de farine de blé[3] et le vin de
raisin[4] ; et, d'autre part, les paroles
de consécration que le prêtre
célébrant prononce in persona



Christi, dans le cadre de la Prière
Eucharistique. Grâce à la vertu des
paroles du Seigneur et à la puissance
de l'Esprit Saint, le pain et le vin
deviennent des signes efficaces, avec
une plénitude ontologique et pas
seulement de sens, de la présence du
"Corps donné" et du "Sang versé" du
Christ, c'est-à-dire de sa Personne et
de son sacrifice rédempteur (cf. 
Catéchisme, 1333 et 1375).

La présence réelle de l'Eucharistie

Dans la célébration de l'Eucharistie,
la Personne du Christ – le Verbe
incarné, crucifié, mort et ressuscité
pour le salut du monde – est rendue
présente sous une forme unique,
surnaturelle et mystérieuse. Le
fondement de cette doctrine se
trouve dans l'institution même de
l'Eucharistie, lorsque Jésus a identifié
les dons qu'il offrait avec son Corps
et son Sang (« ceci est mon Corps...,
ceci est mon Sang... »), c'est-à-dire



avec sa corporéité inséparablement
unie au Verbe, et donc avec sa
Personne entière.

Certes, le Christ Jésus est présent de
multiples façons dans son Église :
dans sa Parole, dans la prière des
fidèles (cf. Mt 18, 20), dans les
pauvres, les malades, les prisonniers
(cf. Mt 25, 31-46), dans les sacrements
et surtout dans la personne du
ministre. Mais surtout, Il est présent
sous les espèces eucharistiques (cf. 
Catéchisme, 1373).

Le caractère unique de la présence
eucharistique du Christ réside dans
le fait que le Saint-Sacrement
contient vraiment, réellement et
substantiellement le Corps et le Sang,
ainsi que l'Âme et la Divinité de
Notre Seigneur Jésus-Christ, vrai
Dieu et Homme parfait, celui-là
même qui est né de la Vierge, est
mort sur la Croix et est maintenant
assis au ciel à la droite du Père. «



Cette présence, on la nomme réelle,
non à titre exclusif, comme si les
autres présences n’étaient pas réelles,
mais par excellence parce qu’elle est 
substantielle, et que par elle le Christ,
Dieu et homme, se rend présent tout
entier » (Catéchisme, 1374).

Le terme substantiel veut indiquer la
consistance de la présence
personnelle du Christ dans
l'Eucharistie : celle-ci n'est pas
simplement une "figure", capable de
"signifier" et d'amener l'esprit à
penser au Christ, présent en réalité
ailleurs, au Ciel ; elle n'est pas non
plus un simple "signe", à travers
lequel nous est offerte la "vertu
salvatrice" – la grâce – qui vient du
Christ. L'Eucharistie est, par contre,
la présence objective de l'être-en-soi
(la substance) du Corps et du Sang du
Christ, c'est-à-dire de toute son
Humanité – inséparablement unie à
la Divinité par l'union hypostatique –



bien que voilée par les "espèces" ou
apparences du pain et du vin.

Par conséquent, « la présence du
véritable Corps du Christ et du
véritable Sang du Christ dans ce
sacrement, ‘on ne l’apprend point
par les sens, dit S. Thomas, mais par
la foi seule, laquelle s’appuie sur
l’autorité de Dieu’ » (Catéchisme,
1381).

Le mode de présence du Christ dans
l'Eucharistie est un admirable
mystère. Selon la foi catholique,
Jésus-Christ est présent tout entier,
avec sa corporéité glorifiée, sous
chacune des espèces eucharistiques,
et tout entier dans chacune des
parties résultant de la division des
espèces, de sorte que la fraction du
pain ne divise pas le Christ (cf. 
Catéchisme, 1377)[5]. Il s'agit d'une
forme unique de présence, car elle
est invisible et intangible, et elle est
également permanente, dans le sens



où, une fois la consécration effectuée,
elle dure aussi longtemps que les
espèces eucharistiques subsistent.

Transsubstantiation

La présence vraie, réelle et
substantielle du Christ dans
l'Eucharistie présuppose une
conversion extraordinaire,
surnaturelle, unique. Une telle
conversion trouve son fondement
dans les paroles mêmes du Seigneur :
« Prenez, mangez : ceci est mon
Corps... Buvez-en tous, car ceci est
mon sang, le sang de l’Alliance...
» (Mt 26, 26-28). En effet, ces paroles
ne deviennent réalité que si le pain
et le vin cessent d'être du pain et du
vin et deviennent le Corps et le Sang
du Christ, car il est impossible qu'une
seule et même chose puisse être
simultanément deux êtres
différents : le pain et le Corps du
Christ ; le vin et le Sang du Christ.



Sur ce point, le Catéchisme de l'Église
Catholique rappelle : « Le Concile de
Trente résume la foi catholique en
déclarant : "Parce que le Christ, notre
Rédempteur, a dit que ce qu’il offrait
sous l’espèce du pain était vraiment
son Corps, on a toujours eu dans
l’Église cette conviction, que déclare
le saint Concile de nouveau : par la
consécration du pain et du vin
s’opère le changement de toute la
substance du pain en la substance du
Corps du Christ notre Seigneur et de
toute la substance du vin en la
substance de son Sang ; ce
changement, l’Église Catholique l’a
justement et exactement appelé 
transsubstantiation" » (Catéchisme,
1376). Cependant, les apparences du
pain et du vin, c'est-à-dire les
"espèces eucharistiques", restent
inchangées.

Bien que les sens ne saisissent
vraiment que les apparences du pain
et du vin, la lumière de la foi nous



fait savoir que ce qui est réellement
contenu sous le voile des espèces
eucharistiques est la substance du
Corps et du Sang du Seigneur. Grâce
à la permanence des espèces
sacramentelles du pain, nous
pouvons affirmer que le Corps du
Christ – sa Personne entière – est
réellement présent sur l'autel, ou
dans le ciboire, ou dans le
Tabernacle.

Bibliographie de base

- Catéchisme de l'Église catholique, nos

1322-1355

Lectures recommandées

- Saint Jean Paul II, Lettre encyclique 
Ecclesia de Eucharistia (17 avril 2003)

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P3R.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_fr.html


- Benoît XVI, Exhortation apostolique 
Sacramentum caritatis (22 février
2007)

- François,Catéchèse sur la Sainte
Messe (novembre 2017 - avril 2018).

- Saint Josémaria Escrivá, homélie 
L'Eucharistie, mystère de foi et
d'amour, dans Quand le Christ passe,
nos 83-94

- Idem, homélie Le jour de la Fête-
Dieu, ibid. nos 150-161

- Charles Journet, La Messe, Anté-
Matière, 1957.

[1] Jean-Paul II, Ecclesia de
Eucharistia, no 29.

[2] Cf. Concile Vatican II, 
Sacrosanctum Concilium, 22 ;
Congrégation pour le Culte Divin et la

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20070222_sacramentum-caritatis.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20070222_sacramentum-caritatis.html
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-9.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-15.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-15.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-15.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-chapitre-15.htm


Discipline des Sacrements,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, nos 14-18.

[3] Cf. Missel Romain, Institutio
generalis, no 320. Dans le rite latin, le
pain doit être sans levain, c'est-à-dire
non fermenté, cf. Ibid.

[4] Cf. Missel romain, Institutio
generalis, no 319. Dans l'Église latine,
on ajoute un peu d'eau au vin ; cf. 
ibidem. Les paroles que le prêtre
prononce en ajoutant l'eau au vin
expriment le sens de ce rite : « Afin
que, par le mystère de cette eau et de
ce vin, nous participions à la divinité
de celui qui a pris notre humanité
» (Missel romain, Offertoire). Pour les
Pères de l'Église, ce rite signifie aussi
l'union de l'Église avec le Christ dans
le sacrifice eucharistique ; cf. Saint
Cyprien Ep63, 13 : Corpus Scriptorum
Ecclesisticorum Latinorum 3, 711.

[5] Pour cette raison, « la communion
à la seule espèce du pain permet de



recevoir tout le fruit de grâce de
l’Eucharistie » (Catéchisme, 1390).

Ángel García Ibáñez

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/theme-22-1-
leucharistie-i/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/theme-22-1-leucharistie-i/
https://opusdei.org/fr-ca/article/theme-22-1-leucharistie-i/
https://opusdei.org/fr-ca/article/theme-22-1-leucharistie-i/

	Thème 22.1. L'Eucharistie (I)

