
opusdei.org

Thème 11.
Témoignage
évangélique

Jésus a envoyé les apôtres dans
le monde entier pour « prêcher
la bonne nouvelle à toute
créature ». Le contenu de cet
Évangile était ce que Jésus a dit
et fait dans sa vie terrestre. Les
quatre récits de Matthieu, Marc,
Luc et Jean sont le résultat d'un
long processus de composition.
Les évangiles ne sont pas des
livres qui présentent Jésus
comme une figure du passé : ils
sont une parole d'aujourd'hui,
en eux Jésus est toujours vivant.



11/10/2022

Le plus ancien témoignage écrit du
mot « évangile » au sens chrétien
vient de saint Paul bien que son
utilisation lui soit antérieure.
L'apôtre l'utilise 20 ans après la mort
du Seigneur sans avoir à l'expliquer
(1 Thess 1, 5 ; 2, 4 ; Gal 2, 5.14 ; 1 Cor
4, 15 ; Rom 10, 16). Dans la bouche de
Jésus, le mot "Évangile" est souvent
accompagné d'un complément : «
Évangile du Royaume de Dieu ».

Dans l'Antiquité – chez Homère ou
Plutarque – le mot « évangile »
désignait la récompense donnée au
porteur de la nouvelle d'une victoire,
ou le sacrifice de remerciement aux
dieux offert pour cette bonne
nouvelle. Les Romains appelaient «
évangiles » les bienfaits qu'Auguste
avait apportés à l'humanité, comme
l'atteste une inscription faisant



référence à l'empereur : « Le jour de
la naissance du dieu a marqué le
début de la bonne nouvelle pour le
monde ».

Cependant, dans la traduction
grecque de l'Ancien Testament
(Septante), le verbe ԑυαγγελιζειν[1], «
annoncer une bonne nouvelle », était
en rapport avec l'annonce de la
venue des temps messianiques dans
lesquels Dieu sauverait son peuple : «
Me voici, comme le printemps sur les
montagnes, comme les pieds de celui
qui annonce la bonne nouvelle de la
paix, comme celui qui annonce les
biens ; car je publierai ton salut,
disant : Sion, ton Dieu va régner ![2]

» (Is 52, 7-8 [LXX] ; voir aussi Is 61,
1-2; Ps 96, 2,10).

Dans le Nouveau Testament, ce
messager ou héraut qui proclame la
royauté du Seigneur et qui, par sa
parole, inaugure les temps
messianiques, c'est Jésus.



Composition et authenticité des
évangiles

Les Évangiles nous informent que «
après l’arrestation de Jean, Jésus
partit pour la Galilée proclamer
l’Évangile de Dieu » (Mc 1,14). Cette
bonne nouvelle est qu'avec Jésus, le
Royaume de Dieu est rendu présent.
Non seulement Jésus est le messager
de cette bonne nouvelle, mais c’est à
lui-même que se réfère le message.
Après la résurrection, Jésus envoie
les apôtres dans le monde entier : «
Proclamez l’Évangile à toute la
création » (Mc 16,15). Le contenu de
cet Évangile était ce que Jésus a dit et
fait dans sa vie terrestre, ainsi que sa
passion, sa mort et sa résurrection,
montrant qu'en lui les promesses de
l'Ancien Testament ont été
accomplies.

Cette mission apostolique a donné
naissance aux « Évangiles », appelés
ainsi parce qu'ils contiennent par



écrit l'Évangile prêché. Quatre récits
d'un même Évangile nous sont
parvenus : ceux de Matthieu, Marc,
Luc et Jean. Ces quatre récits sont le
résultat d'un long processus de
composition, généralement divisé en
trois étapes :

1) La vie et les enseignements de
Jésus en Palestine durant les trois
premières décennies de notre ère :
Pendant ces années, ses disciples ont
été les auditeurs et les témoins des
signes et des miracles accomplis par
leur Maître. De plus, ils étaient
envoyés par lui pour prêcher son
message, ce qui impliquait
d'apprendre ce qu'ils devaient
transmettre. C'est une période où la
mémoire joue un rôle très important.

2) Après la mort et la résurrection de
Jésus, la tradition orale se développe.
A cette époque, les apôtres
prêchaient ce que le Seigneur avait
dit et fait à la lumière de la



compréhension plus profonde des
événements dont ils jouissaient et
avec l'assistance de l'Esprit de vérité
(Jn 16,13). Il s'agit d'une période de
30 à 40 ans supplémentaires au cours
de laquelle la tradition concernant
Jésus s'est propagée oralement de la
Palestine à de nombreuses autres
parties de l'Empire romain. Au cours
de ces décennies, les traditions
concernant Jésus prenaient
probablement aussi certaines formes
écrites (enseignements et paroles de
Jésus, miracles accomplis par lui,
récit de sa passion et de sa mort, etc.)
et étaient adaptées aux besoins des
auditeurs par la prédication, la
catéchèse et les célébrations
liturgiques.

3) De la fin de la décennie des années
60 – alors que la plupart de ceux qui
avaient été des témoins directs de la
vie et de l'œuvre de Jésus
disparaissaient et que le temple de
Jérusalem était détruit – jusqu'à la fin



du premier siècle, les évangélistes
ont mis par écrit, sous forme de récit,
certaines des nombreuses choses qui
avaient été transmises oralement ou
par écrit. Ce faisant, ils ont synthétisé
ces traditions ou en ont développé
d'autres en fonction des nouvelles
circonstances dans lesquelles
vivaient les différentes
communautés chrétiennes. Dans leur
travail, ils ont conservé le style de la
proclamation apostolique.

Les évangiles n'indiquent pas dans le
texte qui en étaient les auteurs.
Certains écrits chrétiens de la fin du
premier siècle citent des phrases ou
des passages trouvés dans les
évangiles, mais ne mentionnent pas
qui les a écrits. Quoi qu'il en soit, au
deuxième siècle, il y avait déjà un
consensus sur le fait qu'il n'y avait
que quatre de ces écrits et que les
autorités derrière ceux-ci étaient les
figures apostoliques de Matthieu,
Marc, Luc et Jean. C'est ce que



rapportent Papias de Hiérapolis
(transmis par Eusèbe de Césarée),
saint Irénée, Clément d'Alexandrie et
le Canon de Muratori, qui
transmettent les plus anciens
témoignages sur la paternité des
Évangiles. Par exemple, saint Irénée
écrit :

« Matthieu a publié chez les Hébreux,
dans leur propre langue, une forme
écrite de l'évangile, au moment où
Pierre et Paul, à Rome, proclamaient
l'évangile et fondaient l'Église. C'est
après leur départ que Marc, le
disciple et interprète de Pierre, nous
a également transmis par écrit ce qui
avait été prêché par Pierre. Luc, le
compagnon de Paul, a également
consigné dans un livre ce qui avait
été prêché par celui-ci. Ensuite Jean,
le disciple du Seigneur, celui-là
même qui s'était reposé sur sa
poitrine (Jn 13, 23) publia aussi
l'Évangile alors qu'il vivait à Éphèse
» (Contre les hérésies, 3,1,1).



Par ces mots, l'évêque de Lyon
démontre l'origine apostolique des
quatre évangiles canoniques. Ils sont
l'authentique et véritable tradition
des apôtres. Il est important de noter
que le terme « authentique » désigne
le caractère original ou la conformité
à l'original d'un acte ou d'un
document. C'est dans cette condition
que réside son autorité et qu'il peut
donc témoigner ou constituer une
preuve. Un document est donc dit
authentique afin d'indiquer que son
auteur est la personne à laquelle il
est attribué. Mais le terme «
authentique » est également utilisé
au pluriel pour désigner les
représentants autorisés de la
Tradition qui ont été universellement
acceptés par les Saints Pères. En ce
sens, les apôtres (Matthieu et Jean)
ou les hommes apostoliques (Marc,
disciple de Pierre, et Luc, disciple de
Paul) sont « authentiques » parce
qu'ils garantissent l'authenticité et la
véracité du témoignage des Évangiles



portant leurs noms, et non parce
qu'ils ont nécessairement écrit les
récits évangéliques de leur propre
main.

En fait, nous ne connaissons pas la
manière concrète dont ces récits ont
été composés. Les similitudes et les
différences entre les trois premiers –
Matthieu, Marc et Luc –, appelés «
évangiles synoptiques » car,
lorsqu’ils sont placés en colonnes
parallèles, leurs coïncidences et leurs
discordances peuvent être vues d'un
seul coup d'œil (synopsis), ont donné
lieu à diverses hypothèses sur leur
origine.

On a longtemps pensé, à la suite de
saint Augustin, que le premier
Évangile composé était celui de
Matthieu, puis que Marc l'avait
abrégé. Plus tard, Luc, connaissant
les deux écrits, aurait composé le
sien.



Il a également été suggéré, en suivant
Clément d'Alexandrie, que Matthieu
aurait été le premier à écrire son
Évangile pour les judéo-chrétiens,
puis que Luc l'aurait adapté pour les
chrétiens d'origine païenne, jusqu'à
ce que, finalement, Marc fasse un 
compendium des deux.

Cependant, l'explication la plus
largement soutenue aujourd'hui est
que l'œuvre de Marc a conforté la
relation entre l'évangile oral et
l'évangile écrit et est devenue le
prototype d’«évangile ». Les autres
évangélistes auraient adopté les
grandes lignes de ce premier récit en
ajoutant des éléments communs aux
deux qui n'étaient pas présents dans
Marc, et des éléments qui leur étaient
propres. De toute façon, parmi les
diverses traditions liées aux apôtres,
chaque évangéliste a dû sélectionner
ce qui était à sa disposition,
l'encadrer dans un récit et l'abréger
ou le développer, en tenant compte



des circonstances des communautés
auxquelles il s'adressait.

Selon cette conception, il semble que
Matthieu et Luc, peut-être sans se
connaître, aient utilisé l'Évangile de
Marc. En revanche, ce qui est
commun à Matthieu et à Luc, mais ne
se trouve pas dans Marc, est
généralement identifié à un recueil
de paroles de Jésus (généralement
appelé source Q), mais dont, s'il a
existé, aucune preuve ne nous est
parvenue. De plus, chacun des trois
évangiles présente des traditions qui
lui sont propres et qui n'apparaissent
pas dans les autres. Jean, quant à lui,
connaît les traditions recueillies dans
Marc, bien qu'il présente le récit de
la vie et de l'œuvre de Jésus avec ses
propres caractéristiques.

En tout cas, ces documents anciens
rassemblent des traditions qui
remontent à la prédication
apostolique. Ce ne sont pas des



biographies de Jésus au sens que l'on
donne actuellement au terme «
biographie » – bien qu'elles relatent
la vie terrestre du Seigneur – mais
des témoignages apostoliques sur
Jésus-Christ. En fait, saint Justin les
désigne comme des « mémoires (ou
souvenirs) des apôtres », qui « sont
appelés évangiles » (Apologie, 1,66,3).
C'est le nom qui s'imposera et qui
montre à la fois leur originalité et
leur lien avec la prédication
apostolique, jusque dans la manière
dont le récit est structuré.

En fait, le schéma des quatre
Évangiles est le même que celui de
l'annonce apostolique (kérygme)
résumée, par exemple, dans le
discours de Pierre dans la maison du
centurion Corneille (Ac 10, 37-43) :
Jésus est baptisé par Jean, prêche et
accomplit des miracles en Galilée,
monte à Jérusalem, où, après son
ministère dans la ville sainte, il est
conduit à la passion et à la mort.



Après sa résurrection, il apparaît aux
apôtres et monte au ciel auprès du
Père, d'où il viendra comme juge.
Ceux qui croient en lui reçoivent le
pardon des péchés.

Sur ce schéma, chaque évangéliste
écrit son propre récit. Matthieu et
Luc font précéder le ministère public
de Jésus des récits de l'enfance et
Jean du prologue qui montre la
préexistence de Jésus, le Logos fait
chair. Marc insiste sur la nécessité de
se convertir pour recevoir le Messie
et sur le rôle de Pierre. Matthieu
présente le ministère de Jésus autour
de grands discours. Luc souligne
l'ascension de Jésus de la Galilée à
Jérusalem. Jean révèle le statut
messianique de Jésus par des signes
(miracles) jusqu'à ce qu'il montre la
mort du Christ comme une
glorification.

Fiabilité historique



Pour parler de la véracité historique
des évangiles, il est nécessaire de
comprendre leur genre. Il ne s'agit
pas de chroniques contemporaines
de la vie de Jésus écrites par un
témoin oculaire. Ce sont des récits
fidèles à la tradition apostolique, qui,
à son tour, est fidèle à la prédication
et à la vie du Christ. C'est-à-dire que
les apôtres n'ont pas simplement
répété ce que Jésus avait dit, ou
raconté en détail ce qu'il avait fait. Ils
ont transmis la vie de Jésus en lui
donnant un sens. Cela apparaît
clairement dans la plus ancienne
confession de foi que saint Paul
rapporte en 1 Corinthiens 15,3 et
qu'il avait lui-même reçue par
tradition : « le Christ est mort pour
nos péchés conformément aux
Écritures”. En d'autres termes, la
prédication apostolique relate des
faits historiques indiscutables – « le
Christ est mort », un événement
historique qui s'est déroulé sous
Ponce Pilate – avec une signification



salvatrice qui concerne directement
les hommes et les femmes de tous les
temps – « pour nos péchés » – comme
cela avait été annoncé dans les écrits
sacrés d'Israël – « selon les Écritures
».

Ce qui est raconté dans les Évangiles
se réfère donc à la vérité de ce qui
s'est passé, à ce dont les apôtres ont
été témoins et à ce qu'ils ont prêché
afin de communiquer aux hommes
de tous les temps que le salut se
trouve dans le Christ mort et
ressuscité, comme l’annonçaient les
Écritures d'Israël. Il ne faut donc pas
chercher dans ces écrits des faits nus
et objectifs – ce qui est d'ailleurs
impossible à réaliser dans un récit
ancien – dépourvus du sens que leur
donnent les évangélistes. La réalité
historique ne peut être séparée de
l'enseignement des apôtres, que
chaque évangéliste présente à sa
manière.



Cela ne signifie pas qu'il n'est pas
possible de revenir sur les faits
historiques transmis dans les
évangiles ou que leur statut de récits
indissociables d'un enseignement
empêche d'affirmer que ce qui y est
raconté est fiable. Au cours des
siècles, l'historicité des récits
évangéliques a été examinée en
fonction de la conception de l'histoire
qui prévalait à l'époque. À l'époque
moderne, avec la conception de
l'histoire comme un récit fondé sur la
critique historique de documents
anciens qui n'étaient pas considérés
comme objectifs, une distinction a
été faite entre le « Jésus de l'histoire
et le Christ de la foi ». Cela séparait la
figure de Jésus reconstruite par les
historiens de ce que l'Église enseigne
sur le Christ. Bien que pour le
chrétien il n'y ait pas de dissociation
– car le Jésus historique est le même
Seigneur Jésus-Christ dont l'Église
transmet fidèlement la personne et
les enseignements – le problème



qu'elle soulève est incontournable.
La question de savoir comment
accéder à Jésus du point de vue
historique ne peut être éludée. Jésus-
Christ, le Fils de Dieu incarné, était et
est un véritable homme. Il est une
figure de l'histoire et son œuvre
rédemptrice s'est également
accomplie par ses actions dans
l'histoire humaine. Comme l'enseigne
Benoît XVI, si Jésus était une idée ou
une idéologie, le christianisme serait
une gnose. C'est pourquoi la
recherche historique de ce qui est
raconté dans les récits évangéliques
est une condition nécessaire, non
seulement pour consolider la foi,
mais aussi pour avoir une meilleure
connaissance de la sainte humanité
du Seigneur.

L'accès à Jésus doit partir des
évangiles : c'est la source première
pour connaître Jésus. En même
temps, des témoignages historiques
nous sont parvenus d'autres sources



non bibliques qui confirment ce que
ces quatre récits contiennent. Par
exemple, les découvertes
archéologiques dans la région de la
Palestine du début du siècle ont mis
en lumière des données précieuses
qui appuient ou contextualisent ce
qui est raconté dans les évangiles.
Les textes trouvés à Qumran, les
traductions des Écritures juives en
araméen, la tradition orale juive et
ses formes de transmission, les
sources rabbiniques donnent un
aperçu de la vitalité religieuse de
l'époque et de la manière dont les
écrits sacrés étaient utilisés. Le
témoignage sur Jésus de l'historien
judéo-romain Flavius Josèphe et
d'autres témoignages de sources
païennes (Tacite, Suétone, Pline),
ainsi que des informations
provenant de textes rhétoriques
gréco-romains, l'étude de l'éducation
hellénistique ou l'influence des
écoles de pensée grecques,
permettent également de cadrer et



de mieux comprendre les aspects
historiques présents dans les
Évangiles. Et face aux accusations de
subjectivité dans ces récits, les
sources externes susmentionnées
sont complétées par un ensemble de
critères qui assurent la fiabilité
historique des récits évangéliques.
Parmi les plus importantes, citons

1) Le critère de la discontinuité. Les
expressions et les faits qui ne cadrent
pas avec le judaïsme de l'époque et
qui n'ont pas été inventés par l'Église
primitive ou les évangélistes sont
considérés comme historiques. Par
exemple, « Royaume de Dieu », « Fils
de l'homme », « Abba », « Amen », le
baptême de Jésus par Jean, les
défauts des Apôtres.

2) Le critère du témoignage multiple.
Les caractéristiques de la figure, de
la prédication et de l'activité de Jésus
qui sont attestées dans tous les
évangiles et dans d'autres écrits du



Nouveau Testament ou en dehors de
celui-ci sont authentiques. Par
exemple, la position de Jésus à
l'égard de la loi, des pécheurs et des
pauvres ; sa résistance à être
reconnu comme un roi-messie
politique ; sa prédication du
Royaume, son activité de guérison et
ses miracles.

3) Le critère de cohérence ou de
conformité. Les aspects qui ne
peuvent être établis comme
historiques par d'autres critères,
mais qui sont cohérents avec ce que
nous savons de manière fiable de la
prédication de Jésus et de son
annonce de la venue et de
l'établissement du Royaume de Dieu,
sont considérés comme
authentiques. Par exemple, le Notre
Père, les paraboles ou les béatitudes.

4) Le critère de l'explication
nécessaire. Les événements qui
donnent un sens et éclairent un



ensemble d'éléments qui ne seraient
pas compris autrement sont
également considérés comme
authentiques. Par exemple, le début
réussi du ministère de Jésus, son
activité à Jérusalem, ses
enseignements en privé à ses
disciples.

À ces critères s'ajoutent ce que l'on
appelle des « indices » indiquant que
quelque chose de raconté est
probablement vrai. Des détails tels
que le fait que Jésus dorme à l'avant
du bateau ou l'indication que
quelque chose s'est produit, par
exemple, « près de Jéricho », sont des
indications qu'un témoin oculaire est
à l'origine du récit.

Tout cela montre que les évangiles,
bien qu'ils soient des témoignages de
foi, sont historiquement fiables. Ils
prouvent que la manière théologique
et salvatrice dont les évangiles
présentent Jésus ne déforme pas la



réalité historique en magnifiant sa
figure. Cela ne signifie pas que
l'image véhiculée par les évangélistes
soit épuisée dans leurs récits, car,
comme l'écrit saint Jean, il y a bien
d'autres choses qui n'ont pas été
rapportées dans les Évangiles (Jn 20,
30-31 ; 21, 25). Mais surtout parce
que Jésus est le Fils éternel de Dieu
dont l'image dépasse toute tentative
humaine de compréhension totale.

Image du Christ selon les évangiles

Bien qu'incomplète, l'image du Christ
véhiculée par les Évangiles est non
seulement celle que Dieu a voulu
nous révéler, mais elle est à la base
de toutes les autres images du Christ
qui ont été proposées et développées
tout au long de l'histoire de l'Église,
notamment à travers ses saints. Elles
sont toutes basées sur les images de
Jésus que l'on trouve dans les
évangiles.



Jésus est présenté par saint Matthieu
dans toute sa majesté, car il est le Fils
de Dieu (cf. 1, 20 ; 27, 54). Il est aussi
le Messie promis. En lui
s'accomplissent les annonces des
prophètes de l'Ancien Testament,
comme le montrent les fréquentes
références à « ce que Dieu avait dit
par le prophète s'est accompli » ou
des expressions similaires (1, 22-23 ;
2, 5-6, 15, 17-18, 23 ; 3, 3-4 ; etc.). Mais
en même temps, il est le Messie que
les autorités d'Israël n'acceptent pas
et rejettent. C'est pourquoi il annonce
que Dieu formera un nouveau
peuple « qui portera du fruit » (21,
43). Ce nouveau peuple est l'Église.
En elle, Jésus est le Maître, mais
surtout l'Emmanuel – Dieu avec nous
–- dès avant sa conception (1, 23), et
qui sera présent au milieu des siens
jusqu'à la fin des temps (18, 20 ; 28,
20). Il est, enfin, le Serviteur du
Seigneur annoncé par Isaïe, qui, par
ses paroles et ses miracles, accomplit



le plan de salut de Dieu pour
l'humanité (8, 16-17 ; 12, 15-21).

Pour saint Marc, comme il ne pouvait
en être autrement, Jésus est aussi le
Messie annoncé dans l'Ancien
Testament, mais, plutôt qu'avec des
textes qui s'accomplissent avec lui, il
est présenté comme accomplissant
les œuvres du Messie promis.
Cependant, afin d'éviter des
interprétations de nature politique,
Jésus demande à ceux qui
bénéficient de ces œuvres de se taire
afin que son messianisme ne soit pas
compris dans un sens temporel mais
à la lumière de la Croix (1, 44 ; 5, 43 ;
7, 36 ; 8, 26). C'est aussi la raison pour
laquelle l'évangéliste fait référence
au titre par lequel Jésus préférait
s'appeler, « Fils de l'homme » (2,
10-28 ; 8, 31-38 ; etc.), titre qui évoque
la vision du livre de Daniel qui
annonce qu'un être céleste, « comme
un fils d'homme », viendra d'en haut
et recevra le pouvoir sur toutes les



nations (Dn 7, 13-14) et qui montre la
condition transcendante du Messie.
En outre, Marc souligne que Jésus est
le « Fils de Dieu ». Il l’appelle ainsi
dès le début du récit (1, 1), le Père le
proclame au baptême et à la
transfiguration (1, 11 ; 9, 7) et le
centurion le confesse devant la croix
(15, 39).

Luc souligne que Jésus est le
Prophète par excellence (1, 76 ; 4, 24 ;
7, 16-26 ; 13, 33 ; 24, 19). Personne
comme lui ne peut parler au nom de
Dieu. De plus, comme les prophètes
de l'Ancien Testament qui étaient
mus par l'Esprit de Dieu, Jésus a été
oint par l'Esprit au Baptême (3, 22),
conduit par lui au désert pour être
tenté (4, 1) et poussé à aller en
Galilée pour commencer sa mission
(4, 14-18). Pour le troisième
évangéliste, Jésus est aussi le
Sauveur, car il sauvera les gens de
leurs péchés. En lui s'accomplissent
les promesses de salut faites par Dieu



aux patriarches et aux prophètes
d'Israël (1, 47, 69, 71 & 77 ; 2, 11 & 30 ;
3 ,6 ; etc.), qui se manifestent dans
ses actions salvatrices, notamment
dans ses gestes de miséricorde
envers les faibles et les pécheurs (7,
50 ; 8, 48, 50 ; 18, 42 ; 19, 9-10). Jésus
est aussi le Seigneur. Ce titre était
utilisé pour désigner Dieu chez les
Juifs afin d'éviter de prononcer son
saint nom. En même temps, c'était
une forme de respect pour s'adresser
à une personne. Saint Luc utilise
abondamment ce titre à propos de
Jésus, indiquant ainsi sa condition
divine depuis sa naissance jusqu'à sa
pleine manifestation lors de la
résurrection (2, 11 ; 5, 8-12 ; 7, 6 ;
etc.).

Jésus selon Jean est à nouveau le
Messie promis d'Israël et aussi le
Prophète (4, 19 ; 6, 14) et le Maître
(Rabbi) qui enseigne (1, 38, 49 ; 3, 2 ;
etc ; 6, 3, 69 ; 7, 14, 28 ; 8, 20). Mais
dans le quatrième évangile, cette



révélation acquiert une plus grande
profondeur théologique. Comme
dans les autres évangiles, Jésus est le
Fils de Dieu, mais Jean souligne qu'il
est « le Fils », le seul engendré (1,
14-18), le seul vrai Fils dont Dieu est
le Père d'une manière différente de
celle des autres hommes (20, 17). En
fait, il est un avec lui (10, 30 ; 5, 19-21,
23 & 26 ; 14, 11). De plus, en tant que
Fils de Dieu, Jésus est préexistant (1,
30 ; 8, 58). Il s'est fait chair et a habité
parmi les hommes (1, 1-14). Il est le
Verbe éternel du Père, le Logos, qui a
créé et fait vivre le monde (1, 1-3), et
a été envoyé comme la Parole ultime
et décisive de Dieu à l'humanité pour
lui révéler qui est Dieu (17, 25). Il est
celui en qui s'accomplissent certains
des traits attribués à Dieu dans
l'Ancien Testament : Jésus est le Pain
de Vie (6, 35-51), la Lumière du
monde (8, 12), la Porte (des brebis)
(10, 7-9), le Bon Pasteur (10, 11-14), la
Résurrection et la Vie (11, 25), le
Chemin, la Vérité et la Vie (14, 6), la



Vigne (15, 1-5). Il est donc celui qui
peut utiliser l'expression « Je suis »
au sens absolu, sans prédicat (8,
28-58 ; 18, 5), pour indiquer sa
condition divine. Mais il est aussi le «
Fils de l'homme », véritablement
homme, qui est descendu du ciel
pour mourir (1, 51 ; 3, 13 ; 6, 62),
l'Agneau de Dieu qui enlève les
péchés du monde en mourant sur la
croix (1 ,29,36 ; cf. 19, 14).

En tout état de cause, les évangiles ne
sont pas des livres qui présentent
Jésus comme une figure du passé. Ils
sont une parole d'aujourd'hui, dans
laquelle Jésus est toujours vivant.
C'est pourquoi saint Josémaria
pouvait conseiller : « Vis près du
Christ ! Tu dois être dans l’Évangile,
comme un personnage parmi
d’autres, qui partage sa vie avec
Pierre, avec Jean, avec André...,
parce que maintenant encore le
Christ est vivant : Iesus Christus, heri
et hodie, ipse et in saecula ! — Jésus-



Christ est vivant ! Aujourd’hui
comme hier. Il est le même, pour les
siècles des siècles » (Forge, 8).

Bibliographie de base

- Concile Vatican II, Dei Verbum, nos

18-19

- Catéchisme de l'Église catholique, nos

124-127

Lectures recommandées

- Bible de Navarre, L'Evangile selon
Saint Matthieu, Le Laurier, 1993.

- ID., L'Evangile selon Saint Marc, Le
Laurier, 1994.

- ID., L'Evangile selon Saint Luc, Le
Laurier, 1995.

- ID., L'Evangile selon Saint Jean, Le
Laurier, 1996.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_fr.html
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__PS.HTM


[1] Prononcer eu-ann’-gué-li-dzeïn

[2] NdT : à comparer avec la version
latine de la Vulgate dans sa
traduction AELF : « Me voici ! Comme
ils sont beaux sur les montagnes, les
pas du messager, celui qui annonce la
paix, qui porte la bonne nouvelle, qui
annonce le salut, et vient dire à Sion :
Il règne, ton Dieu ! »

Juan Chapa

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/theme-11-
temoignage-evangelique/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/theme-11-temoignage-evangelique/
https://opusdei.org/fr-ca/article/theme-11-temoignage-evangelique/
https://opusdei.org/fr-ca/article/theme-11-temoignage-evangelique/

	Thème 11. Témoignage évangélique

