
opusdei.org

Sur le devoir urgent
de la formation des
nouvelles
générations

Dans une lettre adressée au
diocèse de Rome en janvier
2008, Benoit XVI nous parle
d’éducation, mission capitale
pour l’avenir de nos sociétés

06/11/2010

Chers fidèles de Rome,

J'ai pensé m'adresser à vous par cette
lettre pour vous parler d'un



problème que vous-mêmes ressentez
et sur lequel les diverses
composantes de notre Eglise sont
fortement engagées: le problème de
l'éducation. Nous avons tous à cœur
le bien des personnes que nous
aimons, en particulier de nos
enfants, adolescents et jeunes. Nous
savons, en effet, que c'est d'eux que
dépend l'avenir de notre ville. Nous
ne pouvons donc qu'être attentifs à la
formation des nouvelles générations,
à leur capacité de s'orienter dans la
vie et de discerner le bien du mal, à
leur santé non seulement physique,
mais aussi morale.

Eduquer n'a toutefois jamais été
facile et cela semble devenir encore
plus difficile aujourd'hui. Les
parents, les enseignants, les prêtres
et tous ceux qui exercent des
responsabilités éducatives directes le
savent bien. On parle donc d'une
grande "urgence éducative"
confirmée par les échecs auxquels se



heurtent trop souvent nos efforts
pour former des personnes solides,
capables de collaborer avec les
autres et de donner un sens à leur
vie. Nous en rejetons alors
spontanément la faute sur les
nouvelles générations, comme si les
enfants qui naissent aujourd'hui
étaient différents de ceux qui
naissaient jadis. On parle, en outre,
d'une "fracture entre les
générations", qui existe certes et qui
est importante, mais qui est l'effet,
plutôt que la cause, du manque de
transmission de certitudes et de
valeurs.

Devons-nous alors rejeter la faute sur
les adultes d'aujourd'hui, qui ne
seraient plus capables d'éduquer? La
tentation de renoncer est
certainement forte, chez les parents
et chez les enseignants et, plus
généralement, chez les éducateurs, et
plus encore le risque de ne pas même
comprendre quel est leur rôle ou



mieux, la mission qui leur est
confiée. En réalité, ce qui est en
question ce sont non seulement les
responsabilités personnelles des
adultes ou des jeunes, qui existent
effectivement et ne doivent pas être
cachées, mais aussi une atmosphère
diffuse, une mentalité et une forme
de culture qui conduisent à douter de
la valeur de la personne humaine, de
la signification même de la vérité et
du bien, en dernier ressort, de la
bonté de la vie. Il devient alors
difficile de transmettre d'une
génération à l'autre quelque chose de
valable et de certain, des règles de
comportement, des objectifs
crédibles autour desquels construire
sa vie.

Aussi, chers frères et sœurs de Rome,
voudrais-je vous dire une parole très
simple. N'ayez pas peur! Toutes ces
difficultés, en effet, ne sont pas
insurmontables. Elles sont plutôt,
pour ainsi dire, le revers de la



médaille du grand et précieux don
qu'est notre liberté, avec la
responsabilité qui précisément
l'accompagne. A la différence de ce
qui se produit dans le domaine
technique ou économique, où les
progrès d'aujourd'hui peuvent
s'ajouter à ceux du passé, dans le
cadre de la formation et de la
croissance morale des personnes une
telle possibilité d'accumulation
n'existe pas, car la liberté de l'homme
est toujours nouvelle et donc chaque
personne et chaque génération doit
prendre à nouveau et
personnellement ses décisions.
Même les plus grandes valeurs du
passé ne peuvent pas être transmises
en héritage; elles doivent, de fait, être
faites nôtres et renouvelées à travers
un choix personnel souvent
laborieux.

Toutefois, quand les fondations sont
ébranlées ou quand les certitudes
essentielles font défaut, le besoin de



ces valeurs recommence à se faire
sentir de façon urgente: ainsi,
concrètement, la demande d'une
éducation qui soit une réelle
éducation, augmente aujourd'hui.
Les parents, préoccupés et souvent
angoissés pour l'avenir de leurs
enfants, la demandent; beaucoup
d'enseignants, qui vivent la triste
expérience de la dégradation de
leurs écoles, la demandent; la société
dans son ensemble, qui voit mettre
en doute les bases mêmes de la
coexistence, la demande; les enfants
et les jeunes, qui ne veulent pas être
laissés seuls face aux défis de la vie,
la demandent au plus profond d'eux-
mêmes. Par ailleurs, celui qui croit
en Jésus Christ a une autre raison,
plus forte encore, de ne pas avoir
peur: il sait, en effet, que Dieu ne
nous abandonne pas, que son amour
nous atteint là où nous sommes et
tels que nous sommes, avec nos
pauvretés et nos faiblesses, pour



nous offrir une nouvelle possibilité
de bien.

Chers frères et sœurs, pour rendre
plus concrètes mes réflexions, il peut
être utile de discerner quelques
exigences communes d'une
éducation authentique. Elle a besoin
avant tout de cette proximité et de
cette confiance qui naissent de
l'amour; je pense à l'expérience
première et fondamentale de l'amour
que font, ou du moins devraient
faire, les enfants avec leurs parents.
Mais tout éducateur véritable sait
que pour éduquer il doit donner
quelque chose de lui-même et
qu'ainsi seulement il peut aider ses
élèves à surmonter leurs égoïsmes et
à devenir, à leur tour, capables d'un
amour authentique.

Chez le petit enfant déjà, il existe un
grand désir de savoir et de
comprendre qui se manifeste dans
ses questions et ses demandes



d'explications incessantes. Une
éducation qui se limiterait à fournir
des notions et des informations, mais
qui laisserait de côté la grande
question concernant la vérité,
surtout cette vérité qui peut servir de
guide dans notre vie, serait une bien
pauvre éducation.

La souffrance aussi fait partie de la
vérité de notre vie. Par conséquent,
en cherchant à tenir les plus jeunes à
l'écart de toute difficulté et
expérience de la douleur, nous
risquons de faire grandir, malgré nos
bonnes intentions, des personnes
fragiles et peu généreuses: la
capacité d'aimer correspond, de fait,
à la capacité de souffrir et de souffrir
ensemble.

Nous en arrivons ainsi, chers amis de
Rome, au point sans doute le plus
délicat de l'œuvre éducative: trouver
un juste équilibre entre la liberté et
la discipline. Sans règles de



comportement et de vie, mises en
évidence jour après jour jusque dans
les petites choses, on ne forme pas le
caractère et on n'est pas préparé à
affronter les épreuves qui ne
manqueront pas à l'avenir.
Cependant, la relation éducative est
avant tout la rencontre de deux
libertés et l'éducation bien réussie est
une formation au bon usage de la
liberté. Au fur et à mesure que
l'enfant grandit, il devient un
adolescent, puis un jeune; nous
devons donc accepter le risque de la
liberté, en demeurant toujours prêts
à l'aider à corriger des idées et des
choix erronés. En revanche, ce que
nous ne devons jamais faire, c'est de
le seconder dans les erreurs, faire
semblant de ne pas voir, ou pire de
les partager, comme si elles étaient
les frontières du progrès humain.

L'éducation ne peut donc pas se
passer de cette autorité morale qui
rend crédible l'exercice des rapports



d'autorité. Elle est le fruit de
l'expérience et de la compétence,
mais s'acquiert surtout par la
cohérence de sa propre vie et par
l'implication personnelle, expression
de l'amour véritable. L'éducateur est
donc un témoin de la vérité et du
bien: certes, il est fragile lui aussi et
peut se tromper, mais il cherchera
toujours à être en harmonie avec sa
mission.

Très chers fidèles de Rome, ces
simples considérations font
apparaître combien est décisif, dans
l'éducation, le sens des
responsabilités: responsabilité de
l'éducateur, certes, mais aussi, et
dans une mesure croissante avec
l'âge, responsabilité du fils, de l'élève,
du jeune qui entre dans le monde du
travail. Celui qui sait se répondre à
lui-même et répondre aux autres est
responsable. En outre, celui qui croit
cherche avant tout à répondre à Dieu
qui l'a aimé le premier.



La responsabilité est en premier lieu
personnelle, mais il existe aussi une
responsabilité que nous partageons
ensemble, comme citoyens d'une
même ville et d'une nation, comme
membres de la famille humaine et, si
nous sommes croyants, comme fils
d'un unique Dieu et membres de
l'Eglise. De fait, les idées, les styles de
vie, les lois, les orientations globales
de la société dans laquelle nous
vivons, et l'image qu'elle donne
d'elle-même à travers les moyens de
communication, exercent une grande
influence sur la formation des
nouvelles générations, pour le bien,
mais souvent aussi pour le mal. La
société n'est toutefois pas une
abstraction; à la fin, nous sommes
nous-mêmes, tous ensemble, avec les
orientations, les règles et les
représentants que nous nous
donnons, bien que les rôles et les
responsabilités de chacun soient
différents. La contribution de chacun
de nous est donc nécessaire, de



chaque personne, famille ou groupe
social, car la société, à commencer
par notre ville de Rome, devient un
milieu plus favorable à l'éducation.

Je voudrais enfin vous soumettre une
pensée que j'ai développée dans la
récente Lettre encyclique Spe Salvi
sur l'espérance chrétienne: seule une
espérance fiable peut être l'âme de
l'éducation, comme de la vie tout
entière. Aujourd'hui notre espérance
est assiégée de toutes parts et nous
risquons de redevenir nous aussi,
comme les païens d'autrefois, des
hommes "sans espérance et sans
Dieu dans ce monde", comme
l'écrivait l'Apôtre Paul aux chrétiens
d'Ephèse ( Ep 2, 12). C'est ici
précisément que naît la difficulté
peut-être la plus profonde pour une
véritable œuvre éducative: à la
racine de la crise de l'éducation se
trouve, en effet, une crise de
confiance dans la vie.

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi_fr.html


Je ne peux donc pas terminer cette
lettre sans une chaleureuse
invitation à placer en Dieu notre
espérance. Lui seul est l'espérance
qui résiste à toutes les déceptions;
seul son amour ne peut pas être
détruit par la mort; seules sa justice
et sa miséricorde peuvent panser les
injustices et récompenser les
souffrances subies. L'espérance qui
s'adresse à Dieu n'est jamais une
espérance pour moi seul, c'est
toujours aussi une espérance pour
les autres: elle ne nous isole pas,
mais nous rend solidaires dans le
bien, nous stimule à nous éduquer
réciproquement à la vérité et à
l'amour.

Je vous salue avec affection et je vous
assure de mon souvenir spécial dans
la prière, tout en vous adressant à
tous ma Bénédiction.

Du Vatican, le 21 janvier 2008



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/sur-le-devoir-
urgent-de-la-formation-des-nouvelles-

generations/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/sur-le-devoir-urgent-de-la-formation-des-nouvelles-generations/
https://opusdei.org/fr-ca/article/sur-le-devoir-urgent-de-la-formation-des-nouvelles-generations/
https://opusdei.org/fr-ca/article/sur-le-devoir-urgent-de-la-formation-des-nouvelles-generations/
https://opusdei.org/fr-ca/article/sur-le-devoir-urgent-de-la-formation-des-nouvelles-generations/

	Sur le devoir urgent de la formation des nouvelles générations

