
opusdei.org

Semaine Sainte avec
le Pape François
(2025)

Homélies pour les célébrations
liturgiques de la Semaine
Sainte : Dimanche des
Rameaux, Jeudi Saint, Vendredi
Saint, Veillée Pascale et
Dimanche de Pâques.

20/04/2025

Dimanche des Rameaux - Jeudi
Saint (Messe Chrismale) - Vendredi
Saint - Chemin de Croix - Samedi

https://www.vatican.va/news_services/liturgy/2025/documents/ns_lit_doc_20250418_via-crucis-meditazioni_fr.html


Saint Veillée Pascale - Dimanche de
Pâques - Bénédiction Urbi et Orbi

Dimanche des Rameaux

Messe présidée par le Cardinal
Leonardo Sandri, vice-doyen du
collège des cardinaux

« Béni soit celui qui vient, le Roi, au
nom du Seigneur » (Lc 19, 38). C’est
ainsi que la foule acclame Jésus
lorsqu’il entre à Jérusalem. Le Messie
passe par la porte de la ville sainte,
grand ouverte pour accueillir celui
qui, quelques jours plus tard, en
sortira maudit et condamné, chargé
de la croix.

Aujourd’hui, nous avons nous aussi
suivi Jésus, d’abord dans une
procession festive, puis sur un
chemin douloureux, inaugurant la
Semaine Sainte qui nous prépare à



célébrer la passion, la mort et la
résurrection du Seigneur.

Alors que nous regardons, dans la
foule, les visages des soldats et les
larmes des femmes, notre attention
est attirée par un inconnu dont le
nom entre soudain dans l’Évangile :
Simon de Cyrène. Cet homme est pris
par les soldats qui « le chargent de la
croix pour qu’il la porte derrière
Jésus » (Lc 23, 26). Il arrivait de la
campagne, il passait par là et il est
tombé sur un événement qui l’a
submergé, pareillement au lourd
bois sur ses épaules.

Alors que nous sommes en route vers
le Calvaire, réfléchissons un instant
au geste de Simon, scrutons son 
cœur, suivons ses pas aux côtés de
Jésus.

D’abord son geste, qui est si
ambivalent. En effet, le Cyrénéen est
obligé de porter la croix : il n’aide
pas Jésus par conviction, mais par



contrainte. Cependant il se retrouve
à participer personnellement à la
passion du Seigneur. La croix de
Jésus devient la croix de Simon. Mais
pas celle de ce Simon Pierre qui avait
promis de toujours suivre le Maître.
Ce Simon-là a disparu dans la nuit de
la trahison, après avoir proclamé : «
Seigneur, avec toi, je suis prêt à aller
en prison et à la mort » (Lc 22, 33). Ce
n’est plus le disciple qui marche
derrière Jésus, mais ce Cyrénéen. Le
Maître avait pourtant clairement
enseigné : « Celui qui veut marcher à
ma suite, qu’il renonce à lui-même,
qu’il prenne sa croix chaque jour et
qu’il me suive » (Lc 9, 23). Simon de
Galilée dit mais ne fait pas. Simon de
Cyrène fait, mais il ne dit rien :
aucun dialogue entre lui et Jésus, pas
un mot n’est prononcé. Entre lui et
Jésus, il n’y a que le bois de la croix.

Pour savoir si le Cyrénéen a secouru
ou détesté Jésus épuisé, avec qui il
doit partager la fatigue, pour savoir



s’il porte ou supporte la croix, nous
devons regarder son cœur. Alors que
le cœur de Dieu est sur le point de
s’ouvrir, transpercé par une douleur
qui révèle sa miséricorde, le cœur de
l’homme reste fermé. Nous ne savons
pas ce qui habite le cœur du
Cyrénéen. Mettons-nous à sa place :
ressentons-nous de la colère ou de la
pitié, de la tristesse ou de
l’agacement ? Si nous nous
souvenons de ce que Simon a fait
pour Jésus, rappelons-nous aussi de
ce que Jésus a fait pour Simon –
comme pour moi, pour toi, pour
chacun de nous – : il a racheté le
monde. La croix de bois que
supporte le Cyrénéen est celle du
Christ qui porte le péché de tous les
hommes. Il le porte par amour pour
nous, par obéissance au Père (cf. Lc
22, 42), en souffrant avec nous et
pour nous. C’est précisément de cette
manière inattendue et bouleversante
que le Cyrénéen est impliqué dans



l’histoire du salut, où personne n’est
étranger.

Suivons donc les pas de Simon, car il
nous enseigne que Jésus vient à la
rencontre de chacun, dans toutes les
situations. Quand nous voyons une
multitude d’hommes et de femmes
que la haine et la violence jettent sur
le chemin du Calvaire, rappelons-
nous que Dieu a fait de ce chemin un
lieu de rédemption parce qu’il l’a
parcouru en donnant sa vie pour
nous. Combien de Cyrénéens portent
la croix du Christ ! Les
reconnaissons-nous ? Voyons-nous le
Seigneur sur leurs visages déchirés
par la guerre et la misère ? Face à la
terrible injustice du mal, porter la
croix du Christ n’est jamais vain,
c’est au contraire la manière la plus
concrète de partager son amour
sauveur.

La passion de Jésus devient
compassion lorsque nous tendons la



main à ceux qui n’en peuvent plus,
lorsque nous relevons ceux qui sont
tombés, lorsque nous embrassons
ceux qui sont découragés. Frères et
sœurs, pour vivre ce grand miracle
de la miséricorde, choisissons
pendant la Semaine Sainte comment
porter la croix : non pas autour du
cou, mais dans le cœur. Non
seulement la nôtre, mais aussi celle
de ceux qui souffrent à nos côtés ;
peut-être celle de cet inconnu que le
hasard – mais est-ce vraiment un
hasard ? – nous a fait rencontrer.
Préparons-nous à la Pâque du
Seigneur en devenant des Cyrénéens
les uns pour les autres.

Jeudi Saint (Messe Chrismale)

Homélie du Pape François, 

Célébration présidée par le délégué du
Saint-Père, le cardinal Domenico
Calcagno, président émerite de
l'Administration du patrimoine du
Siège-Apostolique (APSA)



Chers évêques et prêtres,

chers frères et sœurs !

« L’Alpha et l’Oméga, Celui qui est,
qui était et qui vient, le Souverain de
l’univers » (Ap 1, 8), c’est Jésus. C’est
précisément le Jésus que Luc nous
décrit dans la synagogue de
Nazareth, au milieu de ceux qui le
connaissent depuis l’enfance et qui
sont maintenant étonnés par Lui. La
révélation – “apocalypse” – est
offerte dans des limites de temps et
d’espace : la chair y est comme un
pilier qui soutient l’espérance. La
chair de Jésus et la nôtre. Le dernier
livre de la Bible raconte cette
espérance. Il le fait de manière
originale, en faisant fondre toutes les
peurs apocalyptiques au soleil de
l’amour crucifié. En Jésus, le livre de
l’histoire est ouvert et peut être lu.

Nous, les prêtres, avons aussi une
histoire : en renouvelant nos
promesses d’Ordination le Jeudi



Saint, nous confessons que nous ne
pouvons la lire qu’en Jésus de
Nazareth. « Celui qui nous aime, qui
nous a délivrés de nos péchés par
son sang » (Ap 1, 5), ouvre aussi le
rouleau de notre vie et nous enseigne
à trouver les passages qui en
révèlent le sens et la mission.
Lorsque nous nous laissons instruire
par Lui, notre ministère devient un
ministère d’espérance, car dans
chacune de nos histoires, Dieu ouvre
un jubilé, c’est-à-dire un temps et une
oasis de grâce. Posons-nous la
question : est-ce que j’apprends à lire
ma vie ? Ou ai-je peur de le faire ?

C’est un peuple tout entier qui trouve
le repos lorsque le jubilé commence
dans notre vie : non pas une fois tous
les vingt-cinq ans – nous l’espérons !
– mais dans cette proximité
quotidienne du prêtre avec son
peuple dans lequel s’accomplissent
les prophéties de justice et de paix. «
Il a fait de nous un royaume et des



prêtres pour son Dieu et Père » (Ap 1,
6) : c’est le peuple de Dieu. Ce
royaume de prêtres ne coïncide pas
avec un clergé. Le “nous” que Jésus
façonne est un peuple dont nous ne
voyons pas les frontières, dont les
murs et les douanes tombent. Celui
qui dit : « Voici que je fais toutes
choses nouvelles » (Ap 21, 5) a
déchiré le voile du temple et réserve
à l’humanité une cité-jardin, la
nouvelle Jérusalem aux portes
toujours ouvertes (Ap 21, 25). Ainsi,
Jésus lit et nous enseigne à lire le
sacerdoce ministériel comme un pur
service au peuple sacerdotal qui
habitera bientôt une ville qui n’a pas
besoin de temple.

L’année jubilaire représente donc,
pour nous prêtres, un appel
spécifique à recommencer sous le
signe de la conversion. Pèlerins de
l’espérance, pour sortir du
cléricalisme et devenir des hérauts
de l’espérance. Certes, si l’Alpha et



l’Oméga de notre vie est Jésus, nous
pouvons nous aussi rencontrer
l’opposition dont Il a fait l’expérience
à Nazareth. Le pasteur qui aime son
peuple ne vit pas à la recherche du
consensus et de l’approbation à tout
prix. Pourtant, la fidélité de l’amour
convertit, les pauvres le
reconnaissent d’abord, mais elle
inquiète et attire lentement les autres
aussi. « Voici […], tout œil le verra, ils
le verront, ceux qui l’ont transpercé ;
et sur lui se lamenteront toutes les
tribus de la terre. Oui ! Amen ! » (Ap
1, 7).

Nous sommes réunis ici, chers amis,
pour faire nôtre et répéter ce « Oui,
Amen ! ». C’est la confession de foi du
peuple de Dieu : « Oui, c’est ainsi, il
tient comme un roc ! ». La passion, la
mort et la résurrection de Jésus, que
nous nous apprêtons à revivre, sont
le terrain qui soutient fermement
l’Église et, en elle, notre ministère
sacerdotal. Et quel est ce terrain ?



Dans quel humus pouvons-nous non
seulement tenir, mais nous
épanouir ? Pour le comprendre, il
faut revenir à Nazareth, comme
l’avait si bien pressenti saint Charles
de Foucauld.

« Il vint à Nazareth, où il avait été
élevé. Selon son habitude, il entra
dans la synagogue le jour du sabbat,
et il se leva pour faire la lecture » (Lc
4, 16). Nous avons évoqué ici au
moins deux habitudes : celle de
fréquenter la synagogue et celle de
lire. Notre vie est soutenue par de
bonnes habitudes. Elles peuvent se
flétrir, mais elles révèlent où est
notre cœur. Celui de Jésus est un
cœur amoureux de la Parole de
Dieu : à douze ans, on le comprenait
déjà, et maintenant, adulte, les
Écritures sont sa maison. Voilà le
terrain, l’humus vital que nous
trouvons en devenant ses disciples. «
On lui remit le livre du prophète
Isaïe. Il ouvrit le livre et trouva le



passage » (Lc 4, 17). Jésus sait ce qu’il
cherche. Le rituel de la synagogue le
permettait : après la lecture de la 
Torah, chaque rabbin pouvait
trouver des pages prophétiques pour
actualiser le message. Mais ici, il y a
bien plus : il y a la page de sa vie. Luc
veut dire ceci : parmi les nombreuses
prophéties, Jésus choisit celle qu’il
veut accomplir.

Chers prêtres, chacun de nous a une
Parole à accomplir. Chacun de nous a
une relation avec la Parole de Dieu
qui vient de loin. Nous ne la mettons
au service de tous que lorsque la
Bible reste notre première demeure.
En elle, chacun de nous a des pages
qui lui sont chères. C’est beau et
important ! Aidons aussi les autres à
trouver les pages de leur vie : peut-
être les époux, lorsqu’ils choisissent
les lectures de leur mariage ; ou ceux
qui sont en deuil et qui cherchent des
passages pour confier à la
miséricorde de Dieu et à la prière de



la communauté la personne défunte.
Il y a une page de la vocation, en
général, au début du cheminement
de chacun de nous. Par son
intermédiaire, si nous la gardons,
Dieu nous appelle encore pour que
l’amour ne se refroidisse pas.

Cependant, pour chacun de nous, la
page choisie par Jésus est également,
et de manière particulière,
importante. Nous Le suivons et c’est
pour cette raison que nous sommes
concernés et impliqués dans sa
mission. « Il ouvrit le livre et trouva
le passage où il est écrit :

L’Esprit du Seigneur est sur moi

parce que le Seigneur m’a consacré
par l’onction.

Il m’a envoyé porter la Bonne
Nouvelle aux pauvres,

annoncer aux captifs leur libération,



et aux aveugles qu’ils retrouveront la
vue,

remettre en liberté les opprimés,

annoncer une année favorable
accordée par le Seigneur.

Jésus referma le livre, le rendit au
servant et s’assit. Tous, dans la
synagogue, avaient les yeux fixés sur
lui » (Lc 4, 17-20).

Tous nos yeux sont maintenant fixés
sur Lui. Il annonce un jubilé. Il ne le
fait pas comme quelqu’un qui parle
des autres. Il dit : « L’Esprit du
Seigneur est sur moi », comme
quelqu’un qui sait de quel Esprit il
parle. Et il ajoute en effet : «
Aujourd’hui s’accomplit ce passage
de l’Écriture que vous venez
d’entendre ». C’est divin : que la
Parole devienne réalité. Les actes
parlent maintenant, les paroles
s’accomplissent. C’est nouveau, c’est
fort. « Voici que je fais toutes choses



nouvelles ». Il n’y a pas de grâce, il
n’y a pas de Messie, si les promesses
restent des promesses, si elles ne
deviennent pas ici-bas réalité. Tout
se transforme.

Tel est l’Esprit que nous invoquons
sur notre sacerdoce : nous en avons
été investis et l’Esprit de Jésus reste
le protagoniste silencieux de notre
service. Le peuple ressent son souffle
quand les mots deviennent réalité en
nous. Les pauvres, avant les autres,
les enfants, les adolescents, les
femmes, et même ceux qui ont été
blessés dans leur relation avec
l’Église, ont le “flair” de l’Esprit
Saint : ils le distinguent des autres
esprits mondains, ils le reconnaissent
dans la coïncidence en nous entre
l’annonce et la vie. Nous pouvons
devenir une prophétie accomplie, et
c’est beau ! Le Saint Chrême, que
nous consacrons aujourd’hui, scelle
ce mystère transformateur dans les
différentes étapes de la vie



chrétienne. Et attention : ne jamais
se décourager, car c’est l’œuvre de
Dieu. Croire, oui ! Croire que Dieu ne
faillit pas avec moi ! Dieu ne faillit
jamais. Rappelez-vous ce mot de
l’Ordination : « Que Dieu Lui-même
achève en vous ce qu’il a commencé
». Et il le fait.

C’est l’œuvre de Dieu, pas la nôtre :
apporter la bonne nouvelle aux
pauvres, la délivrance aux captifs, la
vue aux aveugles, la liberté aux
opprimés. Jésus a trouvé ce passage
dans le rouleau, et il continue à le
lire dans la biographie de chacun
aujourd’hui. D’abord parce que,
jusqu’au dernier jour, c’est toujours
Lui qui nous évangélise, qui nous
libère de nos prisons, qui ouvre nos
yeux, qui soulève les fardeaux
chargés sur nos épaules. Ensuite
parce que, en nous appelant à sa
mission et en nous insérant
sacramentellement dans sa vie, Il
libère d’autres aussi par nous. De



manière Générale, sans que nous
nous rendions compte. Notre
sacerdoce devient un ministère
jubilaire, comme le sien, sans sonner
le cor ni la trompette : dans une
consécration non pas criée, mais
radicale et gratuite. C’est le Royaume
de Dieu, celui dont parlent les
paraboles, efficace et discret comme
le levain, silencieux comme la
semence. Combien de fois les petits
l’ont-ils reconnu en nous ? Et
sommes-nous capables de dire
merci ?

Dieu seul sait combien la moisson est
abondante. Nous, les ouvriers,
faisons l’expérience du labeur et de
la joie de la récolte. Nous vivons
après le Christ, dans les temps
messianiques. Bannissons le
désespoir ! Restitution et remise des
dettes ; redistribution des
responsabilités et des ressources :
c’est ce qu’attend le peuple de Dieu.
Il veut y participer et, en vertu du



Baptême, il est un grand peuple
sacerdotal. Les huiles que nous
consacrons en cette célébration
solennelle sont pour sa consolation et
la joie messianique.

Le champ, c’est le monde. Notre
maison commune, si blessée, et la
fraternité humaine, si niée et
pourtant indélébile, nous appellent à
des choix faits pour les champs. La
récolte de Dieu est pour tous : Un
champ vivant, dans lequel pousse
cent fois plus que ce qui a été semé.
Que la joie du Royaume, qui
récompense tout effort, nous anime
dans la mission. Tout agriculteur, en
effet, connaît des saisons où il ne voit
rien pousser. Il y en a aussi dans nos
vies. C’est Dieu qui fait pousser et qui
oint ses serviteurs de l’huile de la
joie.

Chers fidèles, peuple de l’espérance,
priez aujourd’hui pour la joie des
prêtres. Que la libération promise



par les Écritures et nourrie par les
sacrements vous parvienne. De
nombreuses peurs nous habitent et
de terribles injustices nous
entourent, mais un monde nouveau
s’est déjà levé. Dieu a tant aimé le
monde qu’il nous a donné son Fils,
Jésus. Il oint nos blessures et sèche
nos larmes. « Voici qu’il vient avec
les nuées » (Ap 1, 7). À Lui le règne et
la gloire dans les siècles. Amen.

Veillée Pascale

Célébration présidée par le Délégué du
Saint Père, le Cardinal Giovanni
Battista Re, Doyen du Collège des
cardinaux.

Il fait nuit lorsque le cierge pascal
s’avance lentement vers l’autel. Il fait
nuit lorsque le chant de l’hymne
ouvre nos cœurs à l’exultation, parce
que la terre est « inondée d’une si
grande splendeur : la lumière du Roi
éternel a vaincu les ténèbres du
monde » (Exultet de Pâques). C’est



vers la fin de la nuit que les
événements racontés dans l’Évangile,
qui vient d’être proclamé, se
produisent (cf. Lc 24, 1-12) : la
lumière divine de la Résurrection
s’allume et la Pâque du Seigneur a
lieu alors que le soleil est encore sur
le point de se lever ; aux premières
lueurs de l’aube, on voit que la
grande pierre placée sur le tombeau
de Jésus a été renversée et que des
femmes y arrivent en portant le voile
de deuil. Les ténèbres enveloppent le
désarroi et la peur des disciples. Tout
se passe dans la nuit.

Ainsi, la Veillée pascale nous rappelle
que la lumière de la Résurrection
éclaire le chemin pas à pas, fait
irruption dans les ténèbres de
l’histoire sans bruit, brille
discrètement dans nos cœurs. Et à
cette lumière correspond une foi
humble, dépourvue de tout
triomphalisme. La Pâque du
Seigneur n’est pas un événement



spectaculaire par lequel Dieu
s’affirme et nous oblige à croire en
Lui ; elle n’est pas un but que Jésus
atteint par un chemin facile, en
contournant le Calvaire ; nous ne
pouvons pas non plus en faire
l’expérience avec désinvolture et
sans hésitation intérieure. Au
contraire, la Résurrection est
semblable à des germes de lumière
qui font leur chemin petit à petit,
sans faire de bruit, parfois encore
menacées par la nuit et l’incrédulité.

Ce “style” de Dieu nous libère d’une
religiosité abstraite, qui s’illusionne
en pensant que la résurrection du
Seigneur résout tout par magie. Loin
de là : nous ne pouvons pas célébrer
Pâques sans continuer à nous
confronter aux nuits que nous
portons dans nos cœurs et aux
ombres de mort qui s’accumulent
souvent sur le monde. Le Christ a
vaincu le péché et détruit la mort
mais, dans notre histoire terrestre, la



puissance de sa Résurrection est
encore en train de s’accomplir. Et cet
accomplissement, comme un petit
germe de lumière, nous est confié
pour que nous le conservions et le
fassions grandir.

Frères et sœurs, c’est l’appel que,
surtout en cette année jubilaire, nous
devons entendre fort en nous : 
faisons germer l’espérance de Pâques
dans nos vies et dans le monde !

Quand nous sentons encore le poids
de la mort dans nos cœurs, quand
nous voyons les ombres du mal
continuer leur marche bruyante sur
le monde, quand nous sentons les
blessures de l’égoïsme ou de la
violence brûler dans notre chair et
dans notre société, ne perdons pas
courage, revenons à l’annonce de
cette nuit : la lumière brille
lentement même si nous sommes
dans les ténèbres ; l’espérance d’une
vie nouvelle et d’un monde enfin



libéré nous attend ; un nouveau
commencement peut nous
surprendre même s’il semble parfois
impossible, parce que le Christ a
vaincu la mort.

Cette annonce qui ouvre le cœur
nous remplit d’espérance. En effet,
en Jésus Ressuscité, nous avons la
certitude que notre histoire
personnelle et le chemin de
l’humanité, même s’ils sont encore
plongés dans une nuit où les
lumières paraissent faibles, sont
entre les mains de Dieu ; et Lui, dans
son grand amour, ne nous laissera
pas vaciller et ne permettra pas au
mal d’avoir le dernier mot. En même
temps, cette espérance, déjà réalisée
dans le Christ, reste aussi pour nous
un but à atteindre : elle nous a été
confiée pour que nous en devenions
des témoins crédibles et pour que le
Royaume de Dieu se fraye un chemin
dans le cœur des femmes et des
hommes d’aujourd’hui.



Comme nous le rappelle saint
Augustin, « la résurrection de notre
Seigneur Jésus Christ marque la vie
nouvelle de tous ceux qui croient en
lui ; et ce mystère de sa mort et de sa
résurrection, vous devez le connaître
à fond et le reproduire dans votre vie
» (Sermon 231, 2). Reproduire la
Pâque dans nos vies et devenir des
messagers d’espérance, des
bâtisseurs d’espérance alors que tant
de vents de mort soufflent encore sur
nous.

Nous pouvons le faire par nos
paroles, par nos petits gestes
quotidiens, par nos choix inspirés
par l’Évangile. Toute notre vie peut
être une présence d’espérance. Nous
voulons l’être pour ceux qui
manquent de foi dans le Seigneur,
pour ceux qui ont perdu leur chemin,
pour ceux qui ont abandonné ou qui
ont le dos courbé sous les fardeaux
de la vie, pour ceux qui sont seuls ou
enfermés dans leur souffrance, pour



tous les pauvres et les opprimés de la
terre, pour les femmes humiliées et
assassinées, pour les enfants qui ne
sont pas nés et ceux qui sont
maltraités, pour les victimes de la
guerre. À tous et à chacun, apportons
l’espérance de Pâques !

J’aime rappeler une mystique du
XIIIe siècle, Hadewijch d’Anvers, qui,
s’inspirant du Cantique des
Cantiques et décrivant la souffrance
due à l’absence de l’être aimé,
invoque le retour de l’amour pour
que - dit-elle - « il y ait dans mes
ténèbres un tournant » (Hadewijch, 
Poèmes Visions Lettres, Gênes 2000,
23).

Le Christ ressuscité est le tournant
définitif de l’histoire de l’humanité. Il
est l’espérance qui ne s’éteint pas. Il
est l’amour qui nous accompagne et
nous soutient. Il est l’avenir de
l’histoire, la destination ultime vers
laquelle nous marchons, pour être



accueillis dans cette vie nouvelle où
le Seigneur lui-même essuiera toutes
nos larmes « la mort ne sera plus, et il
n’y aura plus ni deuil, ni cri, ni
douleur » (Ap 21, 4). Et cette
espérance de Pâques, ce “tournant
dans les ténèbres”, nous devons
l’annoncer à tous.

Sœurs, frères, le temps de Pâques est
un temps d’espérance. « Il y a encore
la peur, il y a encore la conscience
douloureuse du péché, mais il y a
aussi une lumière qui perce. [...]
Pâques apporte la bonne nouvelle
que, même si les choses semblent
empirer dans le monde, le mal a déjà
été vaincu. Pâques nous permet
d’affirmer que, même si Dieu semble
très loin et que nous restons
absorbés par tant de petites réalités,
notre Seigneur parcourt le chemin
avec nous. […] Il y a beaucoup de
rayons d’espérance qui éclairent le
chemin de notre vie » (H. Nouwen, 



Prières du silence. Le chemin de
l’espérance, Brescia 2000, 55-56).

Faisons place à la lumière du
Ressuscité ! Et nous deviendrons des
bâtisseurs d’espérance pour le
monde.

Dimanche de Pâques

Homélie du Pape François

Célébration présidée par le délégué du
Saint-Père, le cardinal Angelo
Comastri, Archiprêtre émérite de la
Basilique Papale Saint-Pierre au
Vatican, Vicaire Général émérite de Sa
Sainteté pour la Cité du Vatican et
Président émérite de la Fabrique
Saint-Pierre

Marie de Magdala, voyant que la
pierre du tombeau avait été roulée,
se mit à courir pour aller le dire à
Pierre et à Jean. De même, les deux
disciples, après avoir reçu la
nouvelle bouleversante, sont sortis et



– dit l’Évangile – « ils couraient tous
les deux ensemble » (Jn 20, 4). Les
protagonistes des récits de Pâques
courent tous ! Et ce fait de “courir”
exprime, d’une part, la
préoccupation qu’on aurait emporté
le corps du Seigneur ; mais, d’autre
part, la course de Marie-Madeleine,
de Pierre et de Jean exprime le désir,
l’élan du cœur, l’attitude intérieure
de ceux qui partent à la recherche de
Jésus. En effet, il est ressuscité et
n’est donc plus dans le tombeau. Il
faut le chercher ailleurs.

C’est l’annonce de Pâques : il faut le
chercher ailleurs. Le Christ est
ressuscité, il est vivant ! Il n’est pas
resté prisonnier de la mort, il n’est
plus enveloppé dans le linceul, et
donc on ne peut pas l’enfermer dans
une belle histoire à raconter, on ne
peut pas en faire un héros du passé
ou penser à Lui comme à une statue
placée dans la salle d’un musée ! Au
contraire, nous devons le chercher,



et pour cela nous ne pouvons pas
rester immobiles. Nous devons nous
mettre en mouvement, sortir pour le
chercher : le chercher dans notre vie,
le chercher sur le visage de nos
frères, le chercher dans le quotidien,
le chercher partout sauf dans ce
tombeau.

Le chercher toujours. Car s’il est
ressuscité, Il est présent partout, Il
demeure parmi nous, Il se cache et se
révèle aujourd’hui encore dans les
sœurs et les frères que nous
rencontrons sur notre chemin, dans
les situations les plus anonymes et
les plus imprévisibles de notre vie. Il
est vivant et reste toujours avec nous,
pleurant les larmes de ceux qui
souffrent et multipliant la beauté de
la vie dans les petits gestes d’amour
de chacun de nous.

C’est pourquoi la foi pascale, qui
nous ouvre à la rencontre avec le
Seigneur Ressuscité et nous dispose à



l’accueillir dans notre vie, est tout
sauf un arrangement statique ou une
installation paisible dans une
quelconque assurance religieuse. Au
contraire, Pâques nous met en
mouvement, elle nous pousse à
courir comme Marie de Magdala et
comme les disciples ; elle nous invite
à avoir des yeux capables de “voir
au-delà”, pour entrevoir Jésus, le
Vivant, comme le Dieu qui se révèle
et qui, aujourd’hui aussi, se rend
présent, nous parle, nous précède,
nous surprend. Comme Marie de
Magdala, nous pouvons faire chaque
jour l’expérience de perdre le
Seigneur, mais chaque jour nous
pouvons courir pour le chercher
encore, en sachant avec certitude
qu’Il se laisse trouver et qu’Il nous
éclaire de la lumière de sa
résurrection.

Frères et sœurs, voici la plus grande
espérance de notre vie : nous
pouvons vivre cette existence



pauvre, fragile et blessée en nous
accrochant au Christ, car Il a vaincu
la mort, Il a vaincu nos ténèbres et Il
vaincra les ténèbres du monde, pour
nous faire vivre avec Lui dans la joie,
pour toujours. Vers ce but, comme le
dit l’Apôtre Paul, nous courons nous
aussi, en oubliant ce qui est derrière
nous et en nous projetant vers ce qui
est devant nous (cf. Ph 3, 12-14). Nous
nous hâtons alors à la rencontre du
Christ, avec le pas rapide de Marie-
Madeleine, de Pierre et de Jean.

Le Jubilé nous appelle à renouveler
en nous le don de cette espérance, à y
plonger nos souffrances et nos
angoisses, à contaminer ceux que
nous rencontrons sur le chemin, à
confier à cette espérance l’avenir de
nos vies et le destin de l’humanité.
Nous ne pouvons donc pas parquer
notre cœur dans les illusions de ce
monde ou l’enfermer dans la
tristesse ; nous devons courir, pleins
de joie. Courons à la rencontre de



Jésus, redécouvrons la grâce
inestimable d’être ses amis. Laissons
sa Parole de vie et de vérité éclairer
notre chemin. Comme le grand
théologien Henri de Lubac a eu à le
dire : « il nous suffira de comprendre
ceci : le christianisme, c’est le Christ.
Non, il n’y a rien d’autre que cela.
Dans le Christ, nous avons tout » (Les
responsabilités doctrinales des
catholiques dans le monde
d’aujourd'hui, Paris 2010, 276).

Et ce “tout” qu’est le Christ ressuscité
ouvre notre vie à l’espérance. Il est
vivant, Il veut encore renouveler nos
vies aujourd’hui. À Lui, vainqueur du
péché et de la mort, nous voulons
dire :

« Seigneur, en cette fête, nous te
demandons ce don : d’être nous aussi
nouveaux pour vivre cette nouveauté
éternelle. Secoue-nous, ô Dieu, la
triste poussière de l’habitude, de la
lassitude et du désenchantement ;



donne-nous la joie de nous réveiller,
chaque matin, avec des yeux
émerveillés de voir les couleurs
invisibles de ce matin, unique et
différent de tous les autres. […] Tout
est nouveau, Seigneur, et rien n’est
répété, rien n’est vieux » (A. Zarri, 
Quasi una preghiera).

Sœurs, frères, dans l’émerveillement
de la foi pascale, portant dans nos
cœurs toute attente de paix et de
libération, nous pouvons dire : avec
Toi, Seigneur, tout est nouveau. Avec
Toi, tout recommence.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ca/article/semaine-
sainte-avec-le-pape-francois-2025/

(10/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/semaine-sainte-avec-le-pape-francois-2025/
https://opusdei.org/fr-ca/article/semaine-sainte-avec-le-pape-francois-2025/
https://opusdei.org/fr-ca/article/semaine-sainte-avec-le-pape-francois-2025/

	Semaine Sainte avec le Pape François (2025)

