
opusdei.org

Saint Josémaria et le
Vatican

La Revue Studia et Documenta
a publié un article sur le
premier séjour à Rome de saint
Josémaria Escriva de Balaguer,
en 1946, durant lequel il a eu
l’occasion de s’entretenir avec
Pie XII ce qui lui permit de
réaliser un vœu très ancien :
faire un pèlerinage à Rome,
‘videre Petrum’, pour voir le
successeur de Saint Pierre.

04/01/2013



Rencontres et démarches pendant
son premier séjour à Rome, du 23
juin au 31 août 1946

Abstract: L’article est centré sur les
personnes que saint Josémaria a
contactées durant son premier
voyage à Rome en 1946 et sur
l’évolution des démarches faites pour
l’approbation pontificale de l’Opus
Dei et pour le faire connaître dans les
milieux romains. L’audience avec Pie
XII ainsi que les relations tissées
partir de là avec Mgr Montini sont
particulièrement importantes.

Lors de son premier séjour à Rome,
saint Josémaria eut des contacts,
intenses et au plus haut niveau, avec
la Curie Romaine. Il eut surtout
l’occasion de s’entretenir avec Pie XII
ce qui lui permit de réaliser un vœu
très ancien : faire un pèlerinage à
Rome, videre Petrum, pour voir le
successeur de Saint Pierre (1).



Durant ces deux longs mois, il fit des
démarches et tissa des amitiés qui
joueraient par la suite un rôle
important dans l’histoire de l’Opus
Dei. Il travailla pour accélérer
l’approbation en tant qu’institution
de droit pontifical dont l’Œuvre avait
besoin et pour la faire connaître dans
les milieux romains. L’objectif de
notre travail est de faire une
synthèse de ce séjour en centrant
notre attention sur la
prosopographie, c’est-à-dire sur les
personnes que le Fondateur contacta
durant ces mois-là. Nous laisserons
de côté les détails de son voyage et de
sa vie à Rome qui ont été déjà
largement évoqués dans la
bibliographie existante (2).

Nous n’allons pas non plus nous
arrêter sur les détails juridico-
canoniques concernant l’approbation
pontificale de l’Opus Dei qui ont été
aussi l’objet de travaux sérieux et qui



demanderaient une étude
supplémentaire (3).

Nos sources sont essentiellement le
Journal tenu chez lui, qui était en
même temps le Journal de la Procure
de l’Opus Dei, (4) ainsi que la
correspondance, les notes
personnelles de mgr Escriva et celles
de ceux qui l’entouraient à cette
période-là. Le Journal est tenu par
Salvador Canals (5), excepté certains
jours où ce fut la charge de José
Orlandis (6) et d’Alvaro del Portillo,
entre autres. Les citations renvoient
chaque fois à l’auteur du moment (7).

ANTÉCÉDENTS ET OBJECTIFS DU
VOYAGE

Alvaro del Portillo, arrivé
précédemment à Rome en février
1946, y faisait les démarches
pertinentes pour avoir l’approbation
pontificale de l’Œuvre. L’érection
diocésaine obtenue en 1943 était
insuffisante : « Elle n’exprimait pas à



proprement parler la nature
originelle de l’Opus Dei. Ne
répondant pas non plus au caractère
universel de l’Opus Dei, elle n’était
par conséquent pas l’instrument
adéquat pour son développement
» (8). On souhaitait obtenir
maintenant un régime interdiocésain
de sorte que l’Œuvre puisse
s’implanter dans le monde entier. Il y
avait, depuis 1942, des membres de
l’Opus Dei en Italie, et en février
1946, d’autres se sont installés au
Portugal. À la fin de la Seconde
Guerre Mondiale, on préparait les
débuts en Grande Bretagne, en
Irlande et en France (9).

La volonté de mettre l’Œuvre sous la
protection du Pape et de tisser une
profonde communion affective et
effective avec le successeur de Pierre
tel que le Fondateur le souhaitait,
était une raison supplémentaire de
vouloir cette sanction pontificale(10).



C’étaient donc des raisons de poids
qui justifiaient que l’on prétende
avoir cette approbation dans les
meilleurs délais. Mais il y avait
encore un autre motif : « La 
contradiction des bons ne s’était pas
éteinte. Bien au contraire, on courait
le risque qu’elle ne se propageât
ailleurs » (11).

On avait fait parvenir à Rome des
accusations, voire des dénonciations,

contre l’Opus Dei, fruit d’une
campagne calomnieuse que certains
secteurs religieux et cléricaux
avaient déclenchée en Espagne. Le
Fondateur avait ainsi besoin « des
éloges de l’Opus Dei et d’une
reconnaissance expresse du Saint
Siège de la droiture de son esprit et
de son apostolat » (12), pour stopper
ces attaques.

C’est ce que Alvaro del Portillo était
en train de faire depuis son arrivée à
Rome. La demande de l’Opus Dei,



bien accueillie au départ, stagna
cependant à un moment donné.
Quelques semaines plus tard, le 3
avril 1946, Pie XII reçut del Portillo
en Audience et son intervention
débloqua l’affaire : le Pape demanda
aux organes compétents d’examiner
diligemment les documents
présentés par l’Opus Dei.
L’approbation se ferait en accord
avec une nouvelle procédure
simplifiée, encore en phase de
préparation, dont s’occupait la Sacré
Congrégation des Religieux, seul
dicastère autorisé à accorder un
régime universel et unitaire comme
celui dont avait besoin l’Œuvre,
indépendamment du fait que ses
membres n’étaient pas des religieux
(13).

Le 8 juin 1946, une commission de
consultants de la congrégation donna
son avis favorable à la concession du 
Decretum Laudis, après avoir
examiné les statuts de l’Opus Dei. Ils



proposèrent de le soumettre à la
session plénière du congrès
(Congresso pieno), dont faisaient
partie les membres de la
congrégation ainsi qu’une série de
consultants techniques. Dès que ces
statuts (dits constitutions à l’époque)
seraient approuvés, on présenterait
tout au Pape pour la concession du 
Decretum Laudis.

Alvaro del Portillo était convaincu
que le Congresso pieno ne ferait pas
obstacle. L’affaire du Decretum
Laudis semblait bien tourner, mais il
y avait un écueil plus difficile à
surmonter : l’Opus Dei, comme il a
été précisé, serait approuvé
conformément aux normes générales
des dites formes nouvelles. La
préparation de ces normes (qui
deviendraient par la suite la
Const.Apost. Provida Mater Ecclesiæ)
était confiée à Arcadio Larraona,
sous-secrétaire de la congrégation,
écrasé de travail. Une fois ce travail



achevé, il le soumettrait à
l’approbation du Congresso pieno de
la Congrégation des Religieux et, par
la suite, à l’approbation du pape qui
comptait le promulguer en tant que 
motu propio (14). Ce n’était qu’après
cela que l’on pourrait accorder le 
Decretum laudis à l’Opus Dei. Le
travail avançait lentement étant
donné la difficulté et la
transcendance de l’affaire : il
s’agissait de faire que des institutions
de nature très différentes rentrent
dans un même cadre et le sous-
secrétaire examinait toutes ces
questions très méticuleusement.

Del Portillo rencontrait Larraona
pratiquement tous les jours, mais à
un moment donné il réalisa qu’il ne
pouvait pas en faire davantage : son
insistance ne produisait aucun
résultat. Le seul atout possible était
l’intervention du Fondateur lui-
même. Après avoir beaucoup



réfléchi, Alvaro del Portillo décida de
la lui demander(15).

Ce fut une décision difficile à
prendre parce qu’il connaissait son
piètre état de santé, mais il ne voyait
pas d’autre issue que celle-là.
Josémaria Escriva de Balaguer
comprit tout de suite que ce voyage
était nécessaire et après avoir eu
l’avis favorable des membres du
Conseil Général de l’Opus Dei, il
l’entreprit, accompagné de José
Orlandis (16). Après une traversée
houleuse de Barcelone à Gènes, il
arriva à la Ville Éternelle, le 23 juin
1946, à la tombée du jour. Alvaro del
Portillo évoquait très bien ce
moment-là :

Nous avions sous-loué quelques
pièces dans un appartement au
dernier étage de l’immeuble du n° 9
de la place de Città Leonina, avec une
terrasse d’où l’on voyait la Basilique
Saint-Pierre et le Palais pontifical.



Lorsqu’il fut sur cette terrasse et qu’il
perçut les pièces occupées par le
Vicaire du Christ, le Père voulut y
rester un moment pour s’y recueillir
en prière, alors que les autres,
fatigués par ce voyage si accidenté, se
retiraient pour se reposer. Poussé
par son amour du Pape et ému à
l’idée d’être si près de son logement,
le Père demeura sur cette terrasse
toute la nuit, à prier, en faisant fi de
la fatigue du voyage, de son manque
de santé, de la soif terrible que sa
maladie provoquait et des contre-
temps de sa traversée en bateau (17).

Nous l’avons déjà signalé, l’urgence
d’accélérer l’approbation pontificale
de l’Opus Dei était l’objectif principal
de ce voyage, mais non pas le seul.
Bien évidemment, saint Josémaria
souhaitait, si possible, rencontrer le
Pape. L’amour qu’il vouait au
Romain Pontife était grand, c’est bien
connu, et il le montra durant sa
première nuit de prière dans la Ville



Éternelle. Il voulait aussi obtenir des
indulgences et certains privilèges à
caractère liturgique ou dévotionnel,
non seulement pour leur valeur en
soi, qu’il appréciait tant, mais aussi
parce qu’ils seraient la preuve que le
Saint-Siège reconnaissait
implicitement la bonté de l’esprit de
l’Opus Dei. Par ailleurs, il cherchait
aussi à se procurer des reliques des
martyrs romains, poussé par sa
dévotion envers les premiers
chrétiens et voulant renforcer dans
l’Œuvre l’unité avec le Siège de
Pierre, c’est-à- dire la romanité de
l’Opus Dei. En 1946, l’Œuvre était
suffisamment connue et appréciée
par de nombreux évêques et
ecclésiastiques espagnols, mais,
comme étant une institution
catholique aspirant à une diffusion
universelle, le fondateur voulait la
faire connaître à la Curie Romaine.
Les contacts surgis au fil des
démarches furent une bonne
occasion pour expliquer la réalité



nouvelle de l’Opus Dei à pas mal
d’ecclésiastiques et à d’autres
personnes.

Dès avant ce voyage, saint Josémaria
avait décidé d’ouvrir un centre de
l’Opus Dei à Rome et on y cherchait
une maison appropriée. Son séjour
dans la Ville Éternelle, nous aurons
l’occasion de le voir, l’y encouragea
encore davantage et l’aida à avancer
aussi dans ce sens.

Nous verrons tout cela par la suite,
au fur et à mesure que nous
parlerons des personnes avec
lesquelles Josémaria Escriva de
Balaguer eut des contacts à Rome, à
commencer par Pie XII et mgr
Montini.

LE FONDATEUR DE L’OPUS DEI AVEC
PIE XII ET MGR MONTINI

Saint Josémaria, nous l’avons
évoqué, vouait un grand amour au
Pape et avait entretenu, toute sa vie



durant, le désir de le rencontrer. Il
avait écrit en Chemin : «Catholique,
Apostolique, Romain ! – J’apprécie
que tu sois très romain. Que tu aies le
désir de faire « ton pèlerinage « 
videre Petrum », pour voir Pierre
» (18). Le voyage qui nous occupe
était ainsi l’accomplissement de ce
rêve : voir le Pape, être avec lui.
Quelques jours après son arrivée, il
reçut une bénédiction autographe de
Pie XII : Alvaro del Portillo l’avait
demandée auparavant à Giovanni
Battista Montini, sachant combien le
fondateur allait être touché par ce
geste (19).

Voici le texte :

« Pour notre fils bien-aimé/ José
Maria Escriva de Balaguer/
Fondateur de la Société Sacerdotale/
de la Sainte-Croix et de l’Opus Dei/
avec une Bénédiction spéciale/ 28
juin 1946/ Pius pp. XII». José Orlandis
rapporta ainsi cela aux directeurs de



l’Œuvre en Espagne : « La
bénédiction est toute manuscrite par
le Pape au dos d’une image à son
effigie, scellée du sceau personnel de
sa Sainteté […]. Ces bénédictions
entièrement manuscrites, le pape ne
les accorde à presque personne. Vous
pouvez imaginer l’énorme joie du
Père » (20).

Ce fut une grande consolation pour
saint Josémaria : « J’ai un autographe
du Saint-Père, écrivait-il, pour « le
Fondateur de la Société Sacerdotale
de la Sainte- Croix et de l’Opus Dei ».
Quelle immense joie ! Je l’ai mille fois
embrassé » (21).

Par ailleurs, sur une autre lettre, il
reprenait : « Hier, on m’a apporté un
autographe du Saint-Père où il parle
de notre Opus Dei : il s’adresse à ce
pécheur –il s’agit d’une bénédiction
comme vous pouvez le voir- en tant
que fondateur de l’Œuvre. Je l’ai



mille fois embrassé. Priez pour ma
future visite au Pape » (22).

Mais avant de parler de cette
première audience de saint
Josémaria avec Pie XII, il nous faut
évoquer mgr Montini, qui permit que
cela eût lieu.

Montini: «la première main amie » à
Rome

Giovanni Battista Montini, futur pape
Paul VI, était, depuis le 17 décembre
1937, le substitut de la Sécrétairerie
d’État (sostituto per gli Affari

Ordinari). En 1946, il était considéré
–avec Domenico Tardini, segretario
per gli Affari Ecclesiastici
Straordinari– comme le plus étroit
collaborateur du Pape puisque la
figure du cardinal secrétaire d’État
n’existait pas encore (23).

Il connaissait l’Opus Dei de longue
date. Le 15 janvier 1943, alors que



José Orlandis et Salvador Canals
attendaient que le pape les reçoive,
mgr Montini s’approcha d’eux et
s’entretint quelques instants avec
eux. L’Opus Dei était connu à la
Sécrétairerie d’État (24), mais c’était
la première fois que ce jeune
monseigneur avait un contact
personnel avec des membres de cette
institution. Quelques mois plus tard,
le 17 juin, il s’entretint longuement
avec Alvaro del Portillo et en 1945, il
eut deux longues conversations avec
Orlandis et Canals (25). Dans ces
entretiens mgr Montini montra un
intérêt croissant pour le phénomène
pastoral de l’Opus Dei. Et ce qu’il dit
à ces deux jeunes professeurs n’était
pas un propos de circonstance : «
L’Œuvre a une mission
transcendentale pour laquelle le
Seigneur l’a suscitée […] et elle est un
véritable espoir pour l’Église » (26).

Les questions pointues qu’il posa lors
du deuxième entretien en 1945 au



sujet de la formation, de la vie de
piété et des modes d’apostolat –
surtout parmi les intellectuels-
révèlent le regard de l’expert qu’était
mgr Montini. Il connaissait, de
première main, les besoins d’une
pastorale de la culture et de
l’apostolat laïc puisqu’il avait
intensément travaillé à la FUCI
(Federazione Universitaria Cattolica
Italiana) (27).

On trouve dans la pensée de mgr
Montini, voué à l’apostolat
universitaire, des points de
convergence avec une spiritualité
comme celle de l’Opus Dei, qui
conciliait la recherche d’une intense
vie intérieure, sans piétisme, avec
une solide formation doctrinale, avec
l’amour des réalités terrestres et du
travail que le laïc est appelé à
sanctifier. L’autre trait commun était
l’importance accordée à imprégner
les intellectuels de cet esprit-là, étant
donné l’influence qu’ils ont sur le



reste de la société. Mgr Montini était
convaincu du besoin de l’unité
spirituelle de l’intellectuel
catholique, sans compartiments
étanches dans son âme, la foi d’un
côté, la culture de l’autre, sans
scinder la foi et la vie. Mgr Montini
avait toujours eut cet idéal, ancré
dans son histoire personnelle et
familiale (28).

Orlandis résume ainsi cette
deuxième conversation de 1945 : «
Sans aucun doute, le Seigneur a
conquis mgr Montini à l’Œuvre : c’est
un saint et à Rome, il sera vraiment
quelqu’un de providentiel » (29).

Alvaro del Portillo eut un entretien
avec le substitut le 28 mars 1946 et
un autre, le 12 juin. Ce dernier fut
une longue audience au cours de
laquelle, —d’après le récit écrit
d’A.del Portillo lui-même—, Giovanni
Battista Montini montre encore une
fois « son enthousiasme pour l’Œuvre



et son intérêt pour le déroulement
des démarches du Decretum Laudis,
qui « doit paraître tout de suite, dit-il,
parce que toute la Hiérarchie nous
regarde avec une réelle affection »
» (30). Ce fut à cette occasion-là
qu’Alvaro del Portillo lui demanda la
bénédiction autographe du pape qui
réjouirait profondément le
fondateur. Dès que mgr Montini
apprit l’arrivée à Rome de Josémaria
Escriva de Balaguer, il manifesta son
désir « se s’entretenir longuement
avec le Père » (31).

L’audience fut fixée le 8 juillet.
Alvaro del Portillo laissa une trace de
cette rencontre dans un récit que
nous aurions du mal à ne pas citer :

À 18h15, après avoir beaucoup prié
pour cela, le Père part au Vatican. Je
l’accompagne. Nous nous présentons
et immédiatement mgr Montini vient
nous accueillir. Il déborde
d’affection. La conversation dure



près de trois quarts d’heure. À
certains moments, mgr Montini est
vraiment touché, les larmes aux
yeux. Il comprend tout parfaitement.
Il nous offre ses services pour tout ce
qui sera nécessaire : il nous demande
de dresser la liste de ce que nous
voulons et de la lui envoyer. Il avoue
que c’est un jour de grande joie pour
lui qui, bien entendu, n’a
pratiquement que les souffrances de
l’Église devant ses yeux : des
persécutions, des scandales, des
zones énormes du monde où on ne
peut pas dire une seule Messe… De ce
fait, il est si heureux aujourd’hui,
avec tant de bonnes nouvelles et en
constatant d’aussi grands désirs de
servir et d’aimer l’Église.

Il ajoute qu’il a travaillé auparavant
avec des universitaires mais sans
jamais atteindre les fruits qu’il
constate dans l’Œuvre.



Quand, à la fin, le Père lui demande
sa bénédiction, il est tellement ému
qu’il lui repond en le tutoyant : «
C’est plutôt toi qui dois me la donner
à moi ! »

- Il va demander l’audience avec le
Saint Père. Avant de le quitter, il
nous dit très souvent qu’il doit parler
davantage avec le Père, avant son
retour en Espagne. Le Père lui dit à
trois ou quatre reprises qu’il
s’adressait à lui en toute liberté et
confiance, comme un fils : mgr
Montini ajoutait toujours : « Non,
plutôt comme un confrère ! » - Le
Père en tire une très bonne
impression et en est très content (32).

Bien longtemps après, en pensant
sans doute à cet entretien, le
fondateur de l’Opus Dei affirmait : «
La première main amie que j’ai
trouvée ici, à Rome, fut celle de
monseigneur Montini ; les premiers
propos affectueux pour l’Œuvre



entendus à Rome, ce furent les siens
» (33).

Le 20 août, Alvaro del Portillo le
retrouva encore. Nous n’avons rien
trouvé sur cet entretien dont nous ne
connaissons pas le contenu. Nous
savons que probablement, A. del
Portillo demanda au substitut de la
Secrétairerie d’État s’il était opportun
de présenter une demande signée
par lui —au nom de l’Opus Dei—,
pour que le fondateur fût nommé
protonotaire apostolique ad instar
(34)

Le texte de la demande montre que
cette dignité pontificale mettrait en
exergue la sécularité du fondateur et
des prêtres de l’Opus Dei. En effet, ce
type de nomination honorifique
n’était accordé qu’à des prêtres
séculiers. En toute logique, ce
raisonnement, lié aux démachers
pour l’approbation pontificale, était
étayé par les mérites de mgr Escriva



de Balaguer au service de l’Église. La
demande fut présentée à la
Chancellerie des Brefs, le 21 août,
avec l’avis favorable de la Sacrée
Congrégation des Religieux (35).

A.del Portillo note bien, sur la copie
de ce document que nous conservons
dans l’AGP, que saint Josémaria
n’était pas au courant de cette
initiative et que par la suite,
quelques mois plus tard, lorsqu’il fut
nommé prélat domestique de Sa
Sainteté, il essaya de refuser cette
nomination (36).

Nous n’avons aucune nouvelle de ce
qui se passa lors de la dernière
audience de mgr Escriva avec mgr
Montini, le 21 août. Sans doute, mgr
Escriva prit congé de lui puisqu’il
allait regagner bientôt l’Espagne (37).

L’accueil de Pie XII

Les bons offices du substitut
permirent au fondateur de l’Opus Dei



de rencontrer Pie XII le 16 juillet.
L’audience eut lieu à midi moins le
quart et rien n’a filtré de ce s’y passa
puisque le fondateur n’en a laissé
aucune trace.

Ce qu’en dit le Journal de Città
Leonina est laconique: «À midi moins
le quart, le Saint-Père reçoit le Père.
Très contents ! Le P. Perez, S.J.,
speaker à Radio Vatican, dans une
longue dépêche aux termes très
élogieux, parle des activités du Père
et du grand développement de
l’Œuvre. L’Osservatore Romano, Le
Quotidien et toute la presse
d’Espagne reproduisent cette
nouvelle » (38).

La dépêche avait été rédigée par A.
del Portillo (39), mais le P.Perez la
trouva trop succincte et en fit une
plus longue (40).

À cette occasion-là, Pie XII eut le
loisir de connaître personnellement
le fondateur de l’Opus Dei dont il



avait entendu parler. Nous savons
que ce furent José Orlandis, déjà
professeur titulaire, et Salvador
Canals, doctorant, qui lui en avaient
parlé lors de l’audience qu’il leur
avait accordée le 15 janvier 1943
(41).

Le mathématicien Francisco Botella
— un des plus anciens membres de
l’Œuvre—, lui en avait aussi parlé,
avec force détails, le 21 mai 1943.
Ceci dit,

ce fut avec Alvaro del Portillo que le
Saint-Père eut les entretiens les plus
imporants.

Le Pape avait reçu, le 4 juin 1943, A.
del Portillo, ingénieur des Ponts-et-
Chaussées, à l’époque, à l’occasion du
voyage qu’il fit à Rome pour le nihil
obstat à l’érection diocésaine de la
Société Sacerdotale de la Sainte-
Croix.



À cette occasion-là, del Portillo lui
avait bien fait comprendre que la
nature de l’ Œuvre n’était pas « une
sorte d’Action Catholique », mais que
ses membres vivaient dans un « don
de soi total », une vocation
particulière au service de l’Église,
sans être des religieux. Par la suite,
Alvaro del Portillo, déjà prêtre, fut
reçu le 3 avril 1946, comme nous
l’avons déjà évoqué.

«Le Saint-Père a montré toute son
affection, lit-on dans le Journal écrit
par Orlandis, il est très au courant de
tout le développement de l’Œuvre et
a promis de prier tous les jours pour
le Père, en ajoutant qu’il n’a jamais
cessé de le faire depuis qu’il y a trois
ans, il s’y était engagé »(42).

Le 14 mai 1946, le saint-père avait
accordé une autre audience à
Florentino Perez Embid, historien.
Même si, comme Florentino l’avoua
par la suite, il s’embrouilla dans les



réponses aux questions que le pape
lui posa, il s’agit alors aussi d’une
preuve supplémentaire de l’intérêt
de Pie XIII qui tenait à en savoir
davantage sur cette vie des membres
de l’Opus Dei qui s’appuyait sur un
engagement durable et profond alors
que ses membres n’étaient pas des
religieux (43).

Pie XII eut ainsi des nouvelles
directes de la bouche de ces
membres de l’Œuvre. Mis à part
d’autres questions abordées lors de
ces rencontres, en voici les points
forts: les membres de l’Opus Dei que
rencontra Pie XII étaient des
professeurs titulaires, ou des
enseignants, à l’université, à
l’exception d’Alvaro del Portillo,
ingénieur des Ponts-et-Chaussées. En
tout état de cause, il s’agissait de
personnes d’un fort niveau
intellecutel, dont l’apostolat se
déroulait en milieu universitaire. Un
autre aspect important, sur lequel le



Pape voulait être éclairé : les
membres de l’Opus Dei vivaient un
don de soi total, dans un engagement
total alors qu’ils étaient des séculiers
ne voulant pas être assimilés aux
religieux.

Pío XII eut sûrement d’autres
nouvelles indirectes, par mgr
Montini qui avait reçu Alvaro del
Portillo, Orlandis et Canals, et par
Gaetano Cicognani, nonce en
Espagne qui appréciait beaucoup
mgr Escriva et l’Œuvre (44).

Giovanni Calleri, conseiller à la
Nonciature de Madrid était ami du
fondateur. Par ailleurs Manuel
Fernadez-Conde qui était minutante
à la Sécrétairerie d’État et dont nous
aurons l’occasion d’en parler, était
aussi un autre bon ami de l’Œuvre.
Maximiliano Canal Gomez,
dominicain, parla aussi de l’Opus Dei
à Pie XII en 1944. Le souverain
pontife dit alors a Canals qu’il



bénissait de ses deux mains, le
fondateur, les membres, les
bienfaiteurs et les amis de l’Œuvre
(45).

Pie XII notait bien que cette nouvelle
institution réalisait non seulement
un apostolat intéressant parmi les
intellectuels— qui travaillaient dans
des institutions laïques, de l’état ou
d’initiative privée— mais qu’elle
arrivait en faire des personnes
totalement vouées à Dieu, en les
dotant d’une intense vie de prière et
d’une solide formation chrétienne.
On imagine alors l’intérêt que ce
phénomène déclencha aussi bien
chez le Pape que chez mgr Montini,
son bras droit, comme nous l’avons
déjà précisé.

Dans ce sens, la confidence que Pie
XII fit en 1946 à Aurelio M. Escarré,
abbé coadjuteur de Montserrat, est
révélatrice : « Lors de la dernière
audience qu’il eut avec le Pape, après



que celui-ci lui eût dénombré la série
de faits amers que connaissait
l’Église en ces années-là, il lui dit
textuellement : « l’Opus Dei est l’une
des petites consolations que j’ai dans
mon pontificat » (46)

Tout compte fait, l’on réserva à
l’Opus Dei un accueil très favorable
au Saint-Siège. Après le voyage dont
nous parlons, le fondateur écrivit : «
Quand je vais au Vatican et que je
vois combien et à quel point ils nous
aiment, je bénis mille fois le Seigneur
pour tout ce que nous avons souffert.
Il est sûr et certain que cette croix-là
nous a conduits à cette résurrection
» ; et il ajoutait quelque chose que
mgr Montini lui avait confiée : «
D’ordinaire, le Pape ne reçoit que les
nouvelles désagréables de ce qui se
passe dans l’Église. Aussi, est-il
profondément consolé par ce qu’il
sait sur l’Opus Dei. Et mgr Montini
d’ajouter : « Et moi aussi j’apprécie



beaucoup connaître ces bonnes
choses » (47).

À la fin de l’année 1946, après la
seconde audience qu’il eut avec Pie
XII, le fondateur écrivit au nonce en
Espagne : « Le Saint-Père m’a reçu en
audience privée : l’affection qu’il
porte à notre Opus Dei est incroyable
» (48).

Ceci ne veut pas dire que tout était
doux au Vatican pour Josémaria
Escriva.

Des faits désagréables et des
déceptions étaient aussi au rendez-
vous. Il assurait ainsi :

« C’est à Rome que j’ai perdu mon
innocence » pour dire que le contact
avec les hommes avait fait que son
amour pour le Siège de Pierre soit
moins humain, moins enthousiaste,
mais plus solide (49) :



J’ai trouvé à Rome tant de bonnes
gens, écrivait-il dans l’une de ces
lettres, tant de saints prêtres, tant de
prêtres illustres et cultivés : aussi, je
ne saurais partager ce dicton qui me
semble être un aphorisme gênant :
Roma veduta, fede perduta. Je serais
plutôt porté à le corriger en disant :
Roma veduta, fede tuta [sic]. Mon
amour de l’Église n’a fait que
grandir. J’ai désormais un amour
plus théologique de l’Église et du
Pape, moins affectif, sans doute, mais
plus fort, plus réel (50).

RELATIONS TISSÉES À L’OCCASION
DE L’APPROBATION PONTIFICALE

En raison du travail essentiel qu’il
était venu faire pour obtenir le 
Decretum laudis, Josémaria Escriva
de Balaguer et ses collaborateurs
eurent des contacts fréquents avec
les membres de la Congrégation
compétente dans ce domaine (51).
Nous avons considéré que le seul



organisme du Vatican en mesure de
doter une institution d’un régime
universel était bien la Sacrée
Congrégation des Religieux (52).

Dépendre de cette congrégation
n’était pas commode parce que les
membres de l’Opus Dei n’étaient pas
des religieux, qu’ils ne voulaient pas
l’être, ni être confondus avec eux or
c’est ce que ce rattachement
promettait à la longue.

Le fondateur se trouvait en équilibre
instable. D’un côté, il y était
formidablement bien reçu, de l’autre,
il comprenait que la place désignée
n’était pas appropriée. Aussi, faut-il
parler de deux personnages clé de
cette congrégation concernant notre
histoire : Arcadio Larraona et Siervo
Goyeneche.

Goyeneche et Larraona: deux
personnages parallèles



Siervo Goyeneche et Arcadio Maria
Larraona avaient plusieurs points
communs : ils étaient clarétiens tous
les deux, professeurs et juristes, ils
travaillaient à la Sacrée Congrégation
des Religieux. Pratiquement du
même âge, ils étaient tous les deux
originaires de la Navarre. Ils étaient
logés dans la même maison, celle de
la curie générale des Clarétiens, 131,
Via Giulia, à l’époque.

Tous les deux appréciaient l’Opus Dei
dont la demande du nihil obstat pour
l’érection diocésaine était arrivée sur
leur bureau en 1943. Ils y avaient été
très favorables (53).

Né à Miranda de Arga en 1886 (54),
Goyeneche avait été professeur à la
Faculté Romaine de Droit Canonique
de Sant’Appolinare, installée par la
suite près de la Basilique Saint-Jean-
de-Latran et devenue de nos jours
l’Université Pontificale Saint-Jean-de-
Latran. Il s’était investi à fond dans



la Sacrée Congrégation des Religieux
où il était président de la commission
pour la revision et l’approbation des
constitutions des nouveaux instituts.
Goyeneche était très attaché aux
deux membres de l’Opus Dei qui se
trouvaient à Rome depuis 1942 : José
Orlandis et Salvador Canals. Il fut
leur confesseur durant la guerre et
Orlandis le décrivit ainsi : « C’est
l’une des personnes les plus
intelligentes et les meilleures que j’ai
connues » (55).

Josémaria Escriva et Goyeneche se
sont rencontrés à Madrid, en
décembre 1945. Goyeneche appuyait
la concession du Decretum Laudis
mais il avait une opinion juridique
différente de celle de Larraona (56).

En effet, le Pape penchait pour
l’option de Larraona, mais
Goyeneche n’était pas facile à
convaincre. Aussi, les membres de



l’Œuvre décidèrent-ils d’éviter toute
polémique avec lui (57).

Arcadio María Larraona, né à Oteiza
de la Solana en 1887, ordonné prêtre
en 1911, s’installa peu de temps
après à Rome pour faire du Droit
Canonique et Civil à l’Apollinare où il
obtint un doctorat dans chacune de
ces disciplines. En 1916, alors qu’il
était encore étudiant, il participa à
l’élaboration du Code de Droit Canon
avec Felipe Maroto, clarétien aussi et
juriste de grande renommée.
Larraona qui occupa des postes
importants au Saint-Siège fut créé
cardinal par la suite (58).

En 1946, lorsque del Portillo présenta
sa demande pour l’obtention du 
Decretum Laudis, Larraona le
prévint : l’affaire des nouvelles
formes en avait pour longtemps.
L’insistance d’Alvaro del Portillo et
l’intérêt du Pape à accorder une
approbation à l’Opus Dei poussèrent



ce clarétien à s’investir à fond dans
ce travail, mais il avançait lentement.

Goyeneche fut accueilli le 24 juin,
premier jour de saint Josémaria à
Rome, à l’appartement de Città
Leonina (59). Larraona y alla l’après-
midi. Voici ce qu’Orlandis, qui tenait
le journal, nota sur cette visite : «
Larraona est très impressionné et
prêt à agir et à secouer le calme
romain. Le Père lui manifeste qu’il
aimerait avoir le Seigneur chez nous
et Larraona lui dit qu’il fera tout son
possible tout de suite » (60).

En effet, ce clarétien accéléra la
cadence et obtint vite l’autorisation
de réserver le Saint-Sacrement à la
maison, comme Josémaria le lui avait
demandé. Il accepta aussi de s’isoler
en dehors de Rome durant quelques
jours avec ceux de l’Œuvre pour se
concentrer sur ce travail : du 13 au
15 juillet, ils s’installèrent à Fiuggi,
station thermale connue (61).



Revenus à Rome, Alvaro del Portillo
et Salvador Canals l’aidèrent à
ranger des documents, à taper des
copies à la machine, etc. Par ailleurs,
ils l’accueillirent les après-midi à
Città Leonina pour qu’il travaille
dans le calme (62).

Canals note ceci dans le Journal : « Le
P.Larraona avoue que sans notre
aide il lui aurait fallu deux ans pour
ce travail mais, que Dieu aidant, il
sera fin prêt pour l’Assomption
» (63).

Le 20 juillet la position des nouvelles
formes était terminée et la session
plénière du congrès put s’y pencher
le 23 juillet, trois jours plus tard.

Ce furent de lourdes journées de
travail pour saint Josémaria qui
notait sur son ordo : « Il y a une
infinité de choses que je ne consigne
pas. On déploie tous les moyens pour
le decretum » (64) ; « on n’arrête pas ;
beaucoup de mouvement » (65) ; «



beaucoup de visites et de
paperasserie. Et beaucoup de
providences de Dieu Notre Père
» (66) ; « Nous regorgeons de doctrine
canonique. Tous les jours des va-et-
vient et des rendez-vous non
consignés, etc. etc. Et des câlins du
Seigneur » (67).

Le plein du congrès donna son
accord, il ne restait plus qu’en
réfèrer au Pape. Luigi Lavitrano,
préfet de la congrégation, le ferait
dans la première audience d’office
(68).

Josémaria Escriva de Balaguer était
très content, on pouvait en effet
s’attendre à un dénouement heureux
et tout proche :

Très contents de notre travail ici,—
écrivait-il à ses enfants de Madrid
deux jours plus tard—, mais il est
indispensable d’arriver au bout ce
qui semble très proche. Je crois que
dans la deuxième semaine d’août



Alvaro et moi nous pourrons rentrer,
en ayant tout bouclé. Pacience donc
et continuez de beaucoup prier pour
notre travail (69).

On avait surmonté l’obstacle
apparemment le plus dur et il ne
restait qu’à préparer les documents
nécessaires pour que la
congrégation, en session plénière du
congrès, accorde le Decretum Laudis
à l’Opus Dei. La position pour cette
seconde démarche était étayée de
beaucoup de lettres commendatices
de cardinaux et d’évêques appuyant
cette approbation (70)

Dans l’intervalle, Larraona devait
achever encore une relation
explicative sur les nouvelles formes à
présenter au Saint-Père. Il ne restait
plus que l’entretien de Lavitrano
avec le Pape qui était disposé à
approuver le tout rapidement.

Luigi Lavitrano



Luigi Lavitrano (71) n’était préfet que
depuis moins d’un an. Ce n’était pas
un religieux ni un homme de Curie
bien qu’il ait été consultant de
quelques dicastères avant d’être
nommé évêque dans un diocèse. En
tant qu’évêque, il s’était fait
remarquer pour son talent pastoral
et son souci pour les démunis, aux
diocèses de Campania et de Sicile.
Archevêque de Palerme durant dix-
sept ans, les habitants de cette ville
évoquaient, avec reconnaissance, son
travail humanitaire durant la
Seconde Guerre Mondiale. Ceci étant,
il n’était pas un technicien en
questions juridiques mais plutôt un
homme sensible à la réalité pastorale
et aux circonstances religieuses et
politiques, très délicates, que l’Italie
traversait à l’époque. Dès qu’il apprit
que Josémaria Escriva était à Rome,
il tint à vite faire sa connaissance
(72). L’entretien eut lieu le 22 juillet,
à la veille de l’examen sur les
nouvelles formes dans la session



plénière du Congrès de la
Congrégation. Lavitrano habitait
Villa San Francesco, au quartier du
Parioli. Salvador Canals résume ainsi
cet entretien :

Le Père lui présente l’omaggio de
l’Œuvre, ce dont le Cardinal est très
reconnaissant. Alvaro, encouragé par
le Père, lui parle des beaux fruits
déjà récoltés, de l’important
développement de l’Œuvre, et en
passant, de la persécution que nous
avons subie et, finalement, de la
nécessité d’obtenir, au plus vite, le
Decretum Laudis.

Le Cardinal écoute avec
complaisance et semble très
(contents) (content) de ses nouveaux
sujets qui ne portent pas la soutane.
Il nous dit que la première
commission sur l’affaire générale des
nouvelles formes se réunira demain
et que, par la sutie, on pourra
procèder à l’examen de nos



Constitutions. Il ajoute qu’il ne les a
pas encore vues et qu’il aimerait en
recevoir un exemplaire. Le Père lui
remet des exemplaires de ses
publications et il prend congé de
nous (73).

Comme nous l’avons dit, le résultat
des deux séances du Congresso pieno
sur les nouvelles formes, le 23 et le
25 juillet, fut positif. Restait en
suspens la question du Decretum
Laudis avec l’examen des
constitutions. A.del Portillo et Canals
rencontrèrent encore Lavitrano le 26
juillet :

L’après-midi Alvaro [del Portillo] et
moi avons retrouvé le Cardinal
Lavitrano à Villa San Francesco.
Nous lui avons remis, et Alvaro la lui
a commentée, une note très courte,
en italien, sur la fin, le
développement, le personnel et les
activités de l’Œuvre. Le Cardinal
nous écoute attentivement et pose



quelques questions. Il nous bénit et
son secrétaire dont nous sommes
devenus très amis, nous dit lorsque
nous partions que le Cardinal est très
content et prêt à nous aider : « il m’a
parlé de vous à plusieurs reprises »
ajoute-t-il (74).

Tout semblait aller sur des roulettes
et voilà que trois jours plus tard, le
29, on remit au Cardinal un
exemplaire de la position que le
Congrès allait examiner. Il y avait les
constitutions avec d’autres
documents et une copie de plus de
soixante lettres d’évêques,
recommandant le Decretum Laudis
pour l’Opus Dei (75).

Le cardinal avait plusieurs jours
devant lui pour étudier ces
documents puisqu’on pensait que le
congrès aurait lieu le 6 août, s’il n’y
avait pas de problème (76).

Les membres de l’Opus Dei étaient
très optimistes et pensaient que



l’accord du Decretum Laudis coulait
de source : tout le monde semblait
être favorable. Or, le 3 août, après
avoir passé quelques jours à Fiugi
avec ceux de l’Œuvre, Larraona
s’entretint avec Lavitrano, très
réticent : il était plus opportun
d’attendre quelques mois encore
avant d’accorder cette approbation.
On exprimait cela en latin : post
aquas ! c’est-à-dire, après l’été,
période où l’on partait en cure, pour
se reposer dans un balnéaire (77).

De Angelis, prélat de la Curie très
ami de Lavitrano et de ceux de
l’Œuvre essaya de le convaincre, en
vain. Le cardinal était décidé à tout
reprendre post aquas, à l’automne.
Canals note : « Au fur et à mesure
que la date du Congrès approche, la
peur de s’engager grandit chez le
cardinal » (78).

Malgré tout, Lavitrano avait assuré «
qu’il ferait tout son possible pour les



satisfaire (79). Les membres de
l’Opus Dei priaient beaucoup et
travaillaient, « Et bien, si ça ne
marche pas, concluait Canals, ça veut
dire que ça ne convient pas ! C’est
l’esprit que nous a transmis le Père
» (80).

Le cardinal proposa un rendez-vous
à Larraona et à A.del Portillo le 4
août. Tous les deux pensèrent l’avoir
convaincu après cet entretien : « il
semble que tout s’arrange » nota
saint Josémaria sur son ordo (81).

Mais c’était une fausse impression :
Lavitrano ne changea pas d’avis,
comme il le fit comprendre quelques
jours plus tard. « Le cardinal est très
bien disposé, il vous apprécie
beaucoup, —expliquait Larraona aux
membres de l’Opus Dei—, croyez-
moi, il semblait triste et soucieux
d’avoir fait ce pas-là. Le cardinal lui a
dit : je suis prêt à écrire une lettre
d’éloges et à la signer de ma main,



pour approuver leur but, leur travail
et leur développement, mais
concernant le décret, je préfère que
ce soit « post aquas » (82).

Ce fut une déception que ceux de
l’Œuvre encaissèrent avec esprit
surnaturel. Le lendemain, 9 août, del
Portillo et Canals allèrent voir le
préfet (83) : « Le Cardinal [Lavitrano]
arrive tout souriant et très
affectueux : Alvaro lui dit que nous
venons au nom du Père pour le
remercier pour tout ce qu’il a fait
pour nous. « Nous sommes très
contents, ajoute Alvaro, avec la
décision de Votre Excellence qui a la
lumière du Seigneur pour savoir ce
qu’il convient le plus de faire ». Le
Cardinal apprécie beaucoup ces
propos et s’intéresse ensuite à la
santé du Père […]. L’entretien cordial
est réellement plein d’affection.
Avant la fin, il nous a dit que comme
le decretum laudis n’a pas pu sortir,
il allait nous accorder de très bon gré



une lettre d’éloges, signée de sa
main, en tant que préfet de la
Congrégation « (84).

Après tout, cette lettre élogieuse était
un résultat : elle permettait ainsi
qu’on ne rentre pas en Espagne les
mains vides, en donnant la fausse
impression que le Saint-Siège n’avait
pas voulu approuver l’Œuvre. Aussi
bien Larraona que Lavitrano
pensaient qu’en novembre ou
décembre, « sans empressement »
sans forcer les choses, le Decretum
Laudis pourrait être prêt (85).

Le titre de cette lettre, datée du 13
août 1946 est Brevis Sane (86).

Voici le commentaire du fondateur à
ce sujet : « Le Seigneur voulut que
l’an dernier j’obtienne du Saint-Siège,
à travers le vénérable Cardinal
Lavitrano, un document que
normalement on ne délivrait plus
depuis plus d’un siècle : la Lettre ou
le Décret de louange des fins. Ils ont



sans doute compris qu’il fallait que
nous ayons tout de suite quelque
chose d’écrit, pour nous défendre :
en effet, la raison principale de
l’obtention d’une approbation de
Rome, même si à ce moment-là elle
n’était pas celle que nous aurions
voulue, n’était autre que la réalité de
nous voir si durement persécutés.
Aussi, nous sentions-nous protégés
pour défendre la vérité objective
» (87)

Luca Ermenegildo Pasetto

Luca Ermenegildo Pasetto était le
secrétaire de la Congrégation des
Religieux (88). Après Larraona,
Pasetto fut la personne de la Curie
qui fréquenta le plus J.Escriva de
Balaguer et les membres de l’Opus
Dei durant cet été-là (89)

Le 25 juin, deux jours après l’arrivée
de saint Josémaria à Rome, Alvaro
del Portillo était allé le voir pour le
remercier d’avoir autorisé si



rapidement que l’on ait le Saint
Sacrement à la maison, ce que saint
Josémaria avait demandé à
Larraona. C’était le fervent désir du
fondateur qui pensait que l’Opus Dei
n’était installé nulle part avant de
n’avoir un tabernacle. Alvaro del
Portillo, de la part de saint Josémaria,
lui proposa de consacrer le premier
calice pour cet oratoire. Pasetto le fit
de très bon gré et ils fixèrent un
rendez-vous le soir même, chez eux.
Orlandis tenait alors le journal : «
L’affection du Cardinal [Larraona] et
celle de mgr Pasetto sont
providentielles. En effet, ce dernier a
la renommée d’être très sévère et
comme il a été longtemps visiteur
apostolique de multiples
communautés de religieuses celles-ci
se disent : « “Gesù nostro benedetto,
liberaci di Monsignor Pasetto”. En
revanche, il s’est mis en quatre pour
nous » (90).



Pasetto était devenu célèbre après
une visite faite à San Giovanni
Rotondo en 1933, pour étudier
l’affaire du père Pío de Pietrelcina.
Pasetto, très bon capucin, était
quelqu’un de perspicace et très
expérimente : à cette occasion-là, il
lui suffit d’une conversation avec le
Padre Pio, pour comprendre qu’il se
trouvait devant un religieux
extrêmement humble et docile, un
homme de prière et totalement voué
à Dieu.

Pie XI, qui l’avait chargé de faire
cette délicate recherche, changea
d’avis sur le saint de Pietrelcina
grâce au rapport de Pasetto, et mit un
point final à l’injuste situation où ce
prêtre se trouvait (91).

Probablement, Pasetto eut l’intuition
que Josémaria Escriva était aussi un
homme de Dieu. Il ne se doutait pas
bien évidemment que le fondateur
de l’Opus Dei et le Padre Pio seraient



canonisés la même année, en 2002,
devant une multitude de fidèles,
place Saint-Pierre. Le fait est que,
comme le rapporte Orlandis, ce 25
juin 1946 après-midi, il montra une
affection hors du commun : «
L’entretien avec Pasetto est très
cordial. Il déborde d’affection, tout
attendri, il fait même des câlins au
Père. Il consacre le calice et dit au
Père qu’il veut le revoir
fréquemment, il l’invite à aller
souvent chez lui, il nous aime
beaucoup, pour tout dire, un
débordement de tendresse et, pour
finir, la fameuse bénédiction
franciscaine » (92).

A. del Portillo le rencontra quelques
jours plus tard à la congrégation et
écrivit : « Mgr Pasetto m’a parlé avec
beaucoup d’affection du Père, m’a
demandé que le Père aille le voir
» (93). Ils se retrouvèrent encore le
16 juillet et l’entretien fut tout aussi
cordial (94).



RELATIONS AVEC LA PÉNITENCERIE
APOSTOLIQUE ET LA TROISIÈME
SECTION DE LA SECRÉTAIRERIE
D’ÉTAT (BREFS APOSTOLIQUES)

Avant de partir à Rome, Alvaro del
Portillo avait été chargé par le
fondateur d’obtenir différentes
indulgences pour l’Opus Dei. Saint
Josémaria vénérait ces bienfaits
spirituels qu’il offrait très souvent
pour les âmes du Purgatoire, dont il
était très dévot. Par ailleurs, le fait
que le Saint-Siège attache des
indulgences à une pratique de
dévotion par exemple, suppose qu’il
émet un avis positif même s’il n’a pas
encore accordé son approbation
formelle. Cela l’encourageait donc
dans ce sens. En effet, obtenir des
indulgences attachées à des
pratiques de piété vécues par les
membres de l’Opus Dei, à des aspects
déterminés de son esprit — tels le
travail et l’étude sanctifiés— ou à des
moments particuliers de la vie des



membres,étaient déjà teinté d’une
appréciation très positive de
l’institution.

Il faut se rappeler que saint
Josémaria devait montrer dans
certains milieux que le Saint-Siège
voyait l’Opus Dei d’un bon œil car on
avait répandu toute sorte de
mensonges calomnieux et on disait,
entre autres, qu’il y avait au Vatican
un climat de méfiance vis-à-vis
d’Escriva de Balaguer et des
membres de l’Opus Dei.

Le 27 juillet, saint Josémaria écrivait
à ceux de Madrid :

À la Sacrée Pénitencerie on nous a
accordé beaucoup d’indulgences. Qui
plus est, elles sont in perpetuum
(alors que nous ne nous y attendions
que pour sept ans) et au moyen d’un
Bref. Nous sommes donc à la fête. La
Croix a 500 jours chaque fois qu’elle
sera embrassée ou regardée en
disant une jaculatoire. Vous pouvez



les gagner dès maintenant. Dans ce
Bref, il nous est accordé une
indulgence plénière les jours de fête
du Seigneur et de la Vierge, le 2
octobre, le 14 février, en la fête de
S.Joseph et lorsque nous faisons
l’Admission, l’Oblation et la Fidélité,
à l’Opus Dei et à la Société
Sacerdotale de la Sainte-Croix.

Nous sommes pratiquement sûrs
d’avoir le privilège de célébrer la
Sainte Messe à minuit, du 31
décembre au 1er janvier, du 13 au 14
février et du 1er au 2 octobre(95).

Ces privilèges et ces concessions à
caractère liturgique et attachés aux
dévotions (96) répondaient à des
nécessités pratiques ou à des désirs
de cultiver la piété eucharistique
(97) ; mais d’autres privilèges,
sollicités par A.del Portillo, étaient
une déférence envers le fondateur.
Telle était la possibilité de procèder à
certains actes et bénédictions. Avec



ce qu’elles signifiaient en elles-
mêmes, ces grâces accordées étaient
une façon supplémentaire de
montrer la bienveillance du Vatican
vis-à-vis de Josémaria Escriva de
Balaguer.

Serafino de Angelis

Serafino de Angelis était assistant à
la Pénitencerie

Apostolique, à la section des
Indulgences (98). Suite aux
démarches d’Alvaro del Portillo, en
tant que procureur général de
l’Œuvre et de Salvador Canals, il
devint leur ami. Il disait que A. del
Portillo était « «un Procuratore in
gamba», un procureur à la hauteur
(99). Quand il apprit que saint
Josémaria était arrivé à Rome, il
voulut vite le rencontrer (100).
Orlandis note qu’après avoir fait sa
connaissance, de Angelis disait à qui
voulait l’entendre « “il Procuratore è
in gamba ma il Fondatore è in



gambissima”» (le procureur est à la
hauteur mais le fondateur est plus
qu’à la hauteur » (101).

De Angelis leur communica début
juillet que beaucoup de ces
indulgences leur avaient été
accordées. Orlandis parle avec joie
des « 500 jours pour chaque travail
professionnel ou libéral entrepris en
disant une jaculatoire »(102).

C’était une façon, sans précédents
sans doute, de bénir la sanctification
du travail qui est le noyau de l’esprit
de l’Opus Dei. De Angelis remit le 27
juillet le décret sous la forme d’un
bref (103) intitulé Cum Societatis et
daté du 28 juin 1946, fête du Sacré
Cœur de Jésus (104).

Avec les indulgences attachéés aux 
liberalia opera, une indulgence
plénière était accordée aux dates
d’incorporation temporaire ou
définitive à l’Opus Dei. Tout cela
mettait en exergue la bonté de cette



vocation. Par ailleurs, d’autres
indulgences étaient accordées lors de
certaines fêtes liées à la vie de l’Opus
Dei.

Saint Josémaria fut certainement très
satisfait lorsqu’il apprit que le Saint-
Siège bénissait avec des indulgences,
comme l’avait déjà fait auparavant
l’évêque de Madrid, une petite
dévotion qui avait été l’objet de
grossières calomnies : la croix de
bois que l’on trouve dans les
oratoires des centres de l’Opus Dei
qui rappelle à ses membres qu’ils
doivent aimer le sacrifice caché et
silencieux.

La narratio de ce bref comprenait
aussi une série de louanges des fruits
que l’institution et le fondateur
avaient atteints « pour la gloire de
Dieu et le bien des âmes » (105).
C’était un document qui permettait
de comprendre que le Saint-Siège
bénissait le message du fondateur et



qu’il n’était pas l’hérétique que
d’aucuns stigmatisaient.

Par ailleurs de Angelis intercèda
pour l’Opus Dei auprès de Lavitrano,
son bon ami, dans les circonstances
auxquelles nous avons fait référence.

Domenico Spada

Domenico Spada, de la Chancellerie
des Brefs, ne rencontra pas saint
Josémaria lors de ce premier séjour
(106). Avec l’obtention du bref Cum
Societatis qui réjouit profondément
saint Josémaria, il fallait arriver à ce
que la Chancellerie des Brefs le
prépare, par ces chaudes journées de
l’été.

Cette démarche, note Canals, « n’était
pas garantie à cause de la grande
quantité de travail qu’ils ont et du
peu de personnel dont ils disposent
». Cela mit à l’épreuve la ténacité et
la sympathie d’Alvaro del Portillo et
de Salvador Canals.



Après des incidents amusants, nous
sommes devenus, ici aussi, très amis
du Chancelier, Son Excellence mgr.
Spada » (10), et du second (d)’à bord
« l’Avvocato Milani » (108). Ils ont
promis de faire tout leur possible
pour que tout soit prêt dans quinze
ou vingt jours. Avant de partir,
Alvaro, avec le feu vert de mgr
Spada, corrige certains points
formels du décret que le Père
n’aurait pas aimés. Nous prenons
congé en pensant les revoir et leur
apporter des petits souvenirs
d’Espagne (109).

On rencontra fréquemment Spada
durant le mois d’août pour
l’encourager à finir ce travail. Ce fut
fait, in extremis, le dernier jour du
séjour à Rome du fondateur de
l’Opus Dei qui eut la joie de pouvoir
partir avec le Bref Cum Societatis.
(110).



RELATIONS À L’OCCASION DE LA
RECHERCHE D’UN SIÈGE À ROME

Avec les démarches liées à
l’approbation pontificale, saint
Josémaria consacra ses premières
journées à Rome à installer un petit
oratoire dans l’appartement de Città
Leonina (111). Le lendemain de son
arrivée, il demanda donc
l’autorisation de réserver le Saint
Sacrement dans leur Tabernacle et
cela lui fut accordé très vite. Le
fondateur était préssé d’avoir le
Seigneur chez lui parce que, disait-il,
il pensait « lui casser les oreilles »,
c'est-à-dire prier intensément pour
les intentions qui l’avaient amené à
Rome.

Pour cette installation on avait
besoin de meubles et d’autres objets
que l’on acheta ou que l’on fit venir
d’Espagne (112). Finalement, au bout
de plusieurs jours de courses et de
travaux, José Orlandis écrivit le 3



juillet : «Nous avons dès aujourd’hui
le Seigneur chez nous. Après avoir
tout terminé hier, le Père l’a réservé
ce matin : notre premier Tabernacle
à Rome ! C’est-à-dire, notre première
vraie maison à Rome » (113).

Ce qui caractérisa ce premier séjour
romain de saint Josémaria ce fut le
manque d’argent, ce qui, disons-le
tout de suite, fut une situation assez
courante durant ces annéés-là.

Les achats pour l’installation de la
maison et de l’oratoire, la location
d’une voiture indispensable pour les
nombreuses démarches et rendez-
vous quotidiens et d’autres frais
concernant le travail réalisé,
épuisèrent vite les petites ressources
dont ils disposaient. Ils survècurent
en demandant à leurs amis de Rome
de leur prêter de l’argent et avec la
petite somme que Salvador Canals
avait réussi à épargner (114).



Avec toutes ces démarches et les
travaux dont nous avons parlé, ils se
consacrèrent aussi à chercher une
maison pour s’installer
définitivement à Rome.
L’appartement de Città Leonina était
très petit et saint Josémaria voulait
avoir une maison suffisamment
grande pour le siège de l’Opus Dei.
On trouve déjà une trace de ce vœu
très ancien dans ses notes Intimes de
1931 : « Je rêve de la fondation à
Rome, — quand l’O.de D. sera bien en
route—, d’une Maison qui soit
comme le cerveau de l’organisation
» (115).

Avant que le fondateur n’arrivât à la
Ville Éternelle, ceux qui s’y
trouvaient cherchaient déjà cette
maison. Le problème était non
seulement de trouver quelque chose
d’approprié mais de pouvoir
l’acheter alors qu’on n’avait pas
d’argent. « Je suis nâvré de ne pas
pouvoir vous envoyer le nécessaire



pour acheter une maison là-bas!
» (116), disait saint Josémaria, en
Espagne, à ses enfants. Peu de jours
après son arrivée à Rome, il
demandait aux membres de l’Opus
Dei en Espagne de lui envoyer du
personnel et les affaires nécessaires
pour l’installation d’un siège définitif
(117), surtout les pesetas
nécessaires :

« Ricardo, il faut préparer six-cent
mille pesetas, de toute urgence aussi.
Ici, avec notre gros souci financier,
tout semble une folie. Cependant, il
est indispensable d’acquérir une
maison ici » (119).

Durant ces journées-là, saint
Josémaria parcouru Rome à la
recherche du lieu approprié (120). Il
visita le quartier du Parioli (121),
mais ne trouva pas l’actuelle Villa
Tevere qu’ils ne localiseraient que
quelques mois plus tard.



Avec l’immeuble approprié, il fallait
un certificat du Vicariat de Rome
pour être autorisés à l’acheter afin
d’installer à Rome la Procure
Générale de l’Œuvre et avoir un
oratoire semi-public. La démarche ne
semblait pas évidente étant donné la
renommée de Francesco Marchetti
Selvaggiani, cardinal vicaire de Rome
(112).

Umberto Dionisi et Luigi Traglia

Le 24 août, Alvaro del Portillo et
Salvador Canals se rendirent au
vicariat avec une lettre de
recommandation de Larraona, afin
d’y déposer la demande
correspondante.

En août et, qui plus est, un samedi, le
Palais du Lantran était pratiquement
désert. Par hasard, ils y trouvèrent
un prêtre qui leur dit que Traglia,
leur vice-gérant, était absent. Il serait
là lundi.



Il nous demande de lui confier notre
dossier, il en parlera au Vice-gérant
qui est son grand ami, mais il nous
prévient que vu le caractère spécial
du Cardinal Vicaire, la chose ne va
pas être évidente.

Nous avons passé un moment à
bavarder avec ce monseigneur, Don
Umberto Dionisi. Alvaro lui parle un
peu de l’Œuvre et il comprend bien
les choses (123)

Il était recteur de la Basilique Santa-
Cecilia, dans le quartier populaire du
Transtevere (124).

Pendant la guerre il avait fait partie
de tous ceux nombreux prêtres et
religieux qui sauvèrent la vie de
milliers de juifs et de réfugiés
persécutés par les nazis et par la
Républque de Salo, en les cachant, les
nourrissant, en leur procurant de
faux documents, en les défendant au
risque de leur vie (125).



Dionisi leur facilita grandement la
tâche : dans un temps record, il leur
obtint lundi le certificat tant
souhaité. Saint Josémaria qui,
comme la fois précédente, les avait
attendus dans la voiture, en fut très
touché : c’était un pas de plus dans
cet enracinement à Rome dont il
rêvait (126).

Pour le remercier, ils l’invitèrent à
déjeuner quelques jours plus tard.
Canals note que « le repas avec
D.Umberto est fort intéressant et
plein d’affection pour nous et pour
l’Œuvre. Il fait désormais partie aussi
de ces amis providentiels, sur qui
nous pourrons compter pour tout ce
qui concerne le Vicariat où il a du
poids » (127). C’est ce bon prêtre qui
fit aussi les démarches pour la
remise d’une série de reliques, dont
un lignum crucis, entre autres (128).

Concernant la maison et l’oratoire,
Dionisi avait intércède auprès du



vice-gérant de Rome, Luigi Traglia,
futur cardinal vicaire de la Ville
(129).

Del Portillo et Canals l’avaient
rencontré ce week-end-là car, par
hasard, ils avaient appris qu’il serait
samedi 24 au siège des Clarétiens, Via
Giulia. Déterminés à tout
entreprendre, ils ont décidé de s’y
présenter pour le connaître et lui
parler de la démarche en cours.
Tragila fut prêt à les aider, et ce fut le
cas deux jours après.

D’AUTRES PERSONNALITÉS DE LA
CURIE

Ainsi, durant les semaines passées à
Rome, saint Josémaria, avec l’aide de
A. del Portillo et de Canals, rencontra
beaucoup d’autres ecclésiastiques de
la Curie. Nous évoquons ici les
contacts les plus significatifs.

Trois cardinaux: Tedeschini, Ruffini et
Micara



L’un des objectifs de ce voyage était
de se faire connaître dans les milieux
de la Curie : expliquer la nature de
l’Œuvre, demander quelque fois une
aide pour faire avancer les
démarches, se faire des amis pouvant
faciliter les choses ou se débarrasser
d’ennemis éventuels. Orlandis et
Canals et surtout Alvaro del Portillo
avaient profité de leurs séjours à
Rome pour cultiver ces contacts avec
des personnalités diverses, dont
certaines connaissaient déjà l’Opus
Dei de longue date. Federico
Tedeschini (130), ancien nonce en
Espagne, en faisait partie. Saint
Josémaria le rencontra à Rome, très
accueillant, il fut prêt à l’aider en
parlant directement au Saint-Père
pour appuyer la demande de l’Opus
Dei (131). Il appréciait beaucoup
l’Œuvre dont il deviendrait cardinal
protecteur quelques années plus
tard. Saint Josémaria rencontra aussi
Ernesto Ruffini, archevêque de
Palerme (132) qui avait connu



l’Œuvre lorsqu’il était secrétaire de la
Congrégation des Séminaires et des
Universités, grâce aux explications
d’Alvaro del Portillo. En vue de la
demande d’approbation de l’Opus
Dei en 1946, il avait écrit une lettre
commendatice très favorable et
demandé, en retour, que l’Œuvre
commence le plus vite possible son
travail à Palerme. À cette occasion-là,
il redemanda à ce que l’Opus Dei
s’installe au plus tôt dans son diocèse
(133). Saint Josémaria salua aussi un
jour, en passant, Clemente Micara,
Cardinal archevêque de Velletri
(134).

Le Préfet de la Bibliothèque Vaticane

Saint Josémaria fréquenta aussi
Anselmo María Albareda, un
bénédictin, moine de Montserrat,
préfet de la Bibliothèque Vaticane,
devenu cardinal par la suite (135).
Orlandis en parlait ainsi « c’était un
homme intelligent au regard vif et



pénétrant et qui portait toujours
impeccablement son habit de
bénédictin » (136). Leur premier
entretien fut très cordial, comme le
dit Canals : « Le Père et Alvaro
rencontrent le P.Albareda, toujours
aussi affectueux » (137)

Ils eurent l’occasion de se revoir
quatre fois de plus durant ces mois-là
(138).

À la Secrétairerie d’État : Manuel
Fernández-Conde

Nous avons déjà parlé de mgr
Montini, substitud, en évoquant les
personnes rencontrées à la
Secrétairerie d’État.

Saint Josémaria ne rencontra
vraisemblablement pas cet été-là
Domenico Tardini (139), secrétaire de
la Sacra Congregazione degli Affari
Straordinari, qui était le
collaborateur le plus direct de Pie XII
avec mgr Montini. Tardini eut



beaucoup de contacts avec saint
Josémaria à partir de 1947, date en
dehors de la chronologie de cette
étude. Il devint cardinal protecteur
de l’Œuvre du 24 mai 1960 à son
décès une année plus tard.

Manuel FernándezConde (140) était
son principal ami à la Secrétairerie
d’État. Il avait rencontré le fondateur
de l’Opus Dei à Madrid en 1942, dans
un dîner au centre de Lagasca, avec
mgr Calleri de la nonciature et
d’autres ecclésiastiques. Ils se
retrouvèrent encore plusieurs fois à
Madrid en 1944 et 1945. Depuis 1943,
il avait eu des contacts fréquents
avec José Orlandis et Salvador
Canals. Il était le seul Espagnol de la
Secrétairerie ce qui en faisait un
membre illustre de la communauté
espagnole à Rome. Son amitié avec
saint Josémaria fut renforcée durant
ces semaines-là. Ils se rencontrèrent
très souvent tous les deux (141).



Trois amis de Montini : Ernesto
Camagni, Sergio Pignedoli et Giovanni
Fallani

Mgr Montini suggéra à trois de ses
amis de rencontrer saint Josémaria
et Fernández-Conde se chargea de les
lui présenter.

Ernesto Camagni (142), ami et
collaborateur du futur Paul VI et
minutante de la Seconde Section, en
faisait partie. Camagni, très content
de ce premier contact, rencontra le
Père quelques semaines plus tard
(143).

Sergio Pignedoli, très ami aussi de
mgr Montini, lui confia « combien il
avait été enthousiasmé de son
entretien avec le Père » 144.

Pignedoli, dirigeant d’Action
Catholique, devenu cardinal par la
suite (145), montre combien cet
entretien le frappa pour toujours sur



un article long et affectueux publié à
la mort de saint Josémaria (146).

Giovanni Fallani, assistant à la
Seconde Section, aumônier
universitaire à La Sapienza et
directeur de la revue Ecclesia, lui fut
aussi présenté. C’était quelqu’un de
très cultivé, très versé en littérature
et en Art et qui devint archevêque
par la suite. Alvaro del Portillo
rapporte que mgr Montini lui avait
conseillé « de nous proposer, ou
plutôt de nous demander de
collaborer dans sa revue » (148). C’est
dans ce sens que Fallani fut en
contact avec eux et que quelques
jours plus tard, il fit visiter la Cité
Universitaire à saint Josémaria,
Alvaro del Portillo et Salvador Canals
(149).

À la fin du séjour de saint Josémaria
à Rome, il les retrouva de nouveau et
à ce moment-là, Fallani leur dit que
mgr Montini lui avait encore rappelé



l’affaire « de la traduction de Chemin
» (150). Il est vraisemblable que,
connaissant ses qualités littéraires,
mgr Montini lui ait parlé de
l’opportunité de traduire cet ouvrage
qu’il possédait depuis 1943 et qu’il
appréciait beaucoup (151).

AMITIÉS ANCIENNES ET NOUVELLES
À ROME

Saint Josémaria fit en sorte de
rencontrer aussi ses vieux amis à
Rome, comme le clarétien Juan
Postius qu’il avait connu dans les
années 20 et qui était procureur
général et postulateur des Clarétiens
(152) ou bien Josefa Segovia,
directrice générale de l’Institution
Thérésienne et proche collaboratrice
de saint Pierre Poveda avec laquelle
saint Josémaria était resté très en
contact depuis les temps de la Guerre
Civile (153). Il fréquenta aussi des
ecclésiastiques et des laïcs dont pas
mal d’entre eux étaient des relations



des membres de l’Œuvre vivant à
Rome.

Ecclésiastiques espagnols à Rome

Saint Josémaria rencontra plusieurs
ecclésiastiques espagnols résidant à
Rome. Carlos Calaf, en faisait partie.
Il était le directeur spirituel du
Collège Espagnol et maître des
requêtes des évêques des diocèses
espagnols, ainsi que postulateur des
causes de béatification (154). Il avait
huit ans de moins que Josémaria
qu’il avait rencontré à Saragosse et
revu souvent dans les années 40 à
Madrid (155). Il contacta aussi Teofilo
Ayuso Marazuela, bibliste connu
(156) ainsi Jaime Flores Martin,
recteur du Collège Espagnol, et futur
évêque de Barbastro qui l’appréciait
beaucoup (157). Unzalu (158) le reçut
de même. Cela faisait seize ans qu’il
travaillait à l’Agence Fides dont il fut
précisément nommé sous-directeur
en 1946 (159).



Diplomates, journalistes et autres
amis

Les membres de l’Opus Dei résidant
à Rome avaient un contact assidu
avec les diplomates espagnols, depuis
la période de la Seconde Guerre
Mondiale.

José Orlandis consigne dans ses
mémoires combien fut importante
l’activité de ces fonctionnaires,
toujours prêts à accueillir
cordialement leurs compatriotes en
tous leurs besoins. Quand ils
apprirent que le fondateur était à
Rome, ils s’empressèrent de lui offrir
leurs services. L’ambassadeur près le
Quirinal était José Antonio de
Sangroniz que saint Josémaria
rencontra trois fois au moins (160). Il
eut aussi un entretien avec Juan
Teixidor Sanchez (161), ministre
chargé des affaires près le Saint-
Siège. D’autres diplomates
s’entretinrent aussi avec lui : Ramon



Sedo, secrétaire à l’Ambassade près
le Saint-Siège (162) ; Manuel Sanchez,
chancelier de l’Ambassade près le
Quirinal (163) et Luis Gonzalez
Alonso, journaliste, agrégé de presse
de l’Ambassade près le Quirinal
(164). Parmi toutes ces personnes,
Mario Ponce de Leon s’attacha plus
particulièrement à lui durant ces
mois-là. Orlandis en parlait ainsi : «
Encore jeune, très cultivé, d’une
générosité splendide, d’une
sensibilité presque excessive », qui
avait les portes de son Consulat
toujours ouvertes pour aider les
Espagnols à Rome (165). Ils
déjeunaient ou dînaient ensemble
toutes les semaines, tantôt chez
Ponce de Léon, tantôt à Città
Leonina. Son amitié et ses services
furent inestimables.

Les correspondants de presse
espagnols faisaient aussi partie des
contacts de saint Josémaria. Julian
Cortés Cavanillas, du quotidien ABC,



arrivé à Rome l’année précédente
pour y demeurer durant de longues
années en tant que correspondant,
connaissait saint Josémaria depuis
1927-58 puisqu’il avait été son
étudiant à l’Académie Cicuendez
(166). Cet été-là, ils se sont retrouvés
pour bien discuter à différentes
reprises. Juan Ramon Masoliver,
correspondat du quotidien La
Vanguardia à Rome fut invité avec
d’autres personnes chez saint
Josémaria, à Città Léonina (167).
Parmi les amis non espagnols, il y
avait Alfi Gawronski, fils de la
propriétaire de l’appartement de
Città Leonina qui habitait aussi cet
immeuble-là. Madame Gawronski
qui avait épousé un diplomate
polonais, était la sœur de Giorgio
Frassati (168), désormais
bienheureux. Alfi était un jeune
étudiant qui assistait tous les jours à
la Messe chez eux et qui leur vouait
toute sa confiance.



Vladimir (Vlado) Vince, croate de
nationalité, est à considérer à part. Il
demanda à être admis à l’Opus Dei
durant son séjour à Rome, comme
José Orlandis nous le dit très
longuement dans ses mémoires
(169). Naturellement, saint Josémaria
avait grande envie de le rencontrer
puisqu’ils lui en avaient beaucoup
parlé dans leurs lettres. Lorsque
Vince arriva chez eux le lendemain
de l’arrivée de saint Josémaria, il
l’accueillit très chaleureusement et
l’invita à être le servant de sa
première Messe à Rome. Ils se sont
retrouvés très souvent. Dans une
lettre d’Orlandis aux membres de
l’Œuvre à Rome en Espagne où il leur
raconte les avatars de son voyage
avec le Fondateur, il écrivait : «
Vlado, vous aurez l’occasion de le
constater, est formidable et le Père
attend beaucoup de choses de lui. Il
dit qu’il sera un vrai saint et qu’il
ouvrira les chemins de l’Europe
Orientale » (170).



RENCONTRES AVEC QUELQUES
RELIGIEUX

Contacts avec les Jésuites : Severiano
Azcona

Josémaria Escriva de Balaguer
chercha aussi à Rome à améliorer ses
relations avec les Jésusites. Nous
savons combien l’attitude de certains
d’entre eux en Espagne avait créé de
sérieux problèmes à l’Opus Dei au
début des années quarante à cause
de malentendus et de jalousies : une
véritable « contradiction des bons »
comme disait saint Josémaria en
reprenant l’expression de sainte
Thérèse de Jésus (171).

Certes, ces problèmes étaient moins
forts au point de vue intensité, mais
les séquelles subsistaient et le
fondateur de l’Opus Dei souhaitait
arriver à une clarification avec les
supérieurs de la Compagnie. Pour ce
faire, il parla à deux reprises avec
Séveriano Azcona, assistant général



d’Espagne (172). A.del Portillo s’était
entretenu avec lui quelques
semaines auparavant et à cette
occasion-là, ils se penchèrent à fond
sur les relations entre la Compagnie
et l’Opus Dei. Alvaro del Portillo en
avait informé saint Josémaria qui lui
répondit ceci avant de partir à
Rome : « Votre contact avec les Pères
Jésuites, pour lesquels je prie tous les
jours, me semble très bien » (173).

Nous n’allons pas nous arrêter à
évoquer ces entretiens d’Azcona et
Josémaria Escriva de Balaguer mais
seulement dire qu’ils furent cordiaux
et éclairants. L’assistant général
assura lors du premier qu’il écrirait
aux provinciaux d’Espagne pour
qu’ils mettent un terme aux
incompréhensions contre l’Opus Dei
(174). Ils se retrouvèrent une seconde
fois cet été-la (175).

Durant ces années-là, c’était le jésuite
Enrique Perez Garcia, de Radio



Vatican (176) qui était le plus en
rapport avec les membres de
l’Œuvre. Bon ami de Canals et
Orlandis, il entrenait de bons
rapports avec eux (177). De ce fait, il
tint à rencontrer saint Josémaria
lorsqu’il apprit qu’il était arrivé à
Rome : il s’empressa de lui apporter
la bénédiction autographe du Saint-
Père qui réjouit si profondément le
fondateur de l’Opus Dei (178).
Comme ses supérieurs le lui avaient
recommandé, il garda un contact très
aimable (179) avec eux durant ce
séjour.

Voici ce qu’en écrivit Salvador Canals
dans le Journal le 21 juillet

Le Père Perez, S.J. déjeune
aujourd’hui chez nous, il est au
mieux avec nous. Il semble qu’à la
Curie, où presque tous sont déjà
désabusés et prêts à rectifier, on lui a
demandé d’être extrêmement
aimable. Tout n’est que services



proposés et phrases aimables : des
facilités pour que le Père dise sa
messe dans les appartements de
Saint Ignace, proposition faite au
Père de lui faire visiter les jardins du
Vatican et même les fouilles de la
crypte vaticana (180).

Les Dominicains nous donnent leur «
Lettre de Fraternité ». Maximiliano
Canal, décédé quelques mois avant
l’arrivée de saint Josémaria (181)
était, parmi les Dominicains, l’ami le
plus important à Rome. Il avait
rendu un service important à
l’Œuvre en en parlant à Pie XII en
termes élogieux. Saint Josémaria tint
à se recueillir devant sa tombe (182).
Le père Manuel Montoto, amie de
longue date, vicaire général de
l’Ordre des Prêcheurs, rencontra
saint Josémaria à plusieurs reprises à
ce moment-là (183). Le P. Montoto
était à l’origine de la Lettre de
Fraternité que les Dominicains
octroyèrent à l’Opus Dei, signée par



le P.Gillet, maître général qui reçut
aussi Saint Josémaria, venu pour le
remercier pour ce document si
significatif (184). Dans ses mémoires
de la guerre à Rome, Orlandis parle
d’un troisième dominicain qu’il
fréquenta en ami : Manuel Suarez
(185), recteur de l’Angelicum qui
devint maître général de l’Ordre le 21
septembre 1946 pour succéder au P.
Gillet (186). Josémaria Escriva eut
l’occasion de le rencontrer avec le P.
Aniceto Fernandez, nommé cette
année-là membre pour l’Espagne et
vicaire du maître général. En 1962, il
devint maître général (187).

DANS LA ROME DES MARTYRS ET
DES SAINTS

Reliques et martyrs

Avant l’arrivée du fondateur à Rome,
on avait fait des démarches pour
obtenir un bon nombre de reliques
auxquelles il était très attaché,
surtout lorsqu’elles étaient des



premiers chrétiens : «Très content
avec tant de reliques — écrivit-il à
Rome lorsqu’il apprit que cela était
possible— : surtout s’il s’agit
vraiment des corps des martyrs
» (188).

Après plusieurs démarches
infructueuses, A.del Portillo écrivit
au fondateur qu’il y avait une
possibilité d’avoir ces corps à « Forli
», au nord de l’Italie, près de
l’Adriatique où un couvent gardait
200 corps de martyrs et où l’évêque
et ceux du couvent sont nos très bons
amis» (189).

Le 14 août 1946, Salvador Canals se
déplaça à Forli avec Siervo
Goyeneche (190) et après un voyage
hasardeux, il revint le 23 avec les
corps de saint Simphère et sainte
Mercurienne : « Salvador arrive avec
les deux martyrs. Laus Deo ! » note
saint Josémaria (191). Ce ne fut pas
un cadeau personnel du Pape et ils



ne venaient pas des catacombes
romaines comme il a été écrit
quelque part ailleurs (192).

On se procura d’autres reliques au
couvent des Dominicains de Monte
Mario (193) et un lignum crucis
obtenu par Dionisi (194)

Parcours romains divers

On comprend bien que saint
Josémaria ait voulu visiter des lieux
précis de la Ville Éternelle, surtout
ceux qui sont le plus liés à l’histoire
de l’Église. Nous avons trouvé des
références dans les documents
consultés. Il y en a peu sans doute
parce que seuls les plus importants
étaient consignés. Nous pensons
quand même que c’est plutôt parce
que dans ce premier séjour, saint
Josémaria ne tenait pas à parcourir
Rome sauf en cas de besoin explicite.
De plus, l’été 1946 fut des plus
chauds (195) et l’état de santé du



fondateur de l’Opus Dei n’était pas
bon du tout.

Évidemment, sa première visite fut
consacrée à la Basilique Saint-Pierre,
à deux pas de chez lui. Mais il ne s’y
rendit pas le premier jour qu’il
consacra à travailler sur le dossier
qui l’avait amené à Rome. Il n’y alla
que deux jours plus tard. José
Orlandis qui l’accompagna considère
que ce retard fut une manifestation
de l’esprit de mortification de saint
Josémaria (196).

Le 4 juillet, il dit sa Messe aux
Catacombes de Saint Calixte : « Cela
faisait déjà plusieurs jours que le
Père voulait s’y rendre, écrit Orlandis
dans le Journal […] Il a dit la Messe à
la crypte des Papes et Alvaro à celle
de Ste. Cécile » (197). Puis ils ont
visité les Catacombes de Saint
Sébastien (198). Le 3 août, il a dit sa
Messe dans la cellule de Saint Joseph
de Calasanz qu’il aimait bien (199).



Il l’a dite aussi dans les appartements
de saint Ignace, le 12 août (200).

Peu avant son retour en Espagne, il
pria devant les reliques de saint
Philippe Néri (201). Il visita aussi le
cimetière des Capucins —qui ne lui
plut vraisemblablement pas du tout
vu le commentaire d’Alvaro del
Portillo repris dans le Journal—, et le
Musée des Âmes dont Josémaria était
très dévot (202). Avec le P.Perez, S.J. il
parcourut les jardins du Vatican
(203). Dans les environs de Rome, il
se promena en voiture avec tel ou tel
ecclésiastique ami, lorsque les
travaux à la Curie étaient dans
l’impasse, à Ostie (204), à
Castelgandolfo (205), à Tivoli (206) et
à Albano (207). Lors de son second
séjour à Fiuggi avec le P.Larraona, ils
visitèrent Anagni et Alatri (208).

CONCLUSIONS

Concernant la question juridique,
saint Josémaria n’arriva pas à



obtenir cet été-là le Decretum Laudis
— entreprise presque imposssible—
mais il réussit à rentrer en Espagne
plein d’espoir et avec plusieurs
documents pouvant lui servir à se
défendre vis-à-vis d’éventuelles
attaques et calomnies. C’était
d’ailleurs la raison de son
empressement à obtenir cette
approbation. Il eut une lettre d’éloges
pour l’Opus Dei, très positive en
l’état, ainsi que des indulgences et
des privilèges qui ratifiaient combien
l’Église appréciait la vie des membres
de l’Opus Dei et celle de son
fondateur. Et il jeta les bases pour
que l’approbation mette en exergue
la sécularité de l’Œuvre, dès qu’elle
serait accordée. Cela eut lieu le 24
février 1947, quelques semaines
après la promulgation de la Const.
apost. Provida Mater Ecclesia, le 2
février 1947. Saint Josémaria laissait
de bons amis à Rome et un vaste
réseau de relations qui faciliteraient
par la suite les démarches à la Curie



et le développement à venir du
travail apostolique. Il fit aussi les
premiers pas pour installer à Rome
le siège central de l’Opus Dei où il
établirait sa demeure à partir de
1947.

Ce fut le premier contact de saint
Josémaria avec la ville de Rome dont
il fut toujours amoureux. Et surtout,
il fut en mesure de réaliser son plus
grand vœu : être avec le successeur
de Pierre, le Pape, qu’il aimait tant, et
se recueillir dans les lieux les plus
vénérés de la Ville Éternelle.

Luis Cano. Secrétaire et membre
ordinaire de l’Institut Historique
Saint-Josémaria Escriva. Licencié en
Droit et Docteur en Theologie. Avec
l’Opus Dei et son fondateur, son
domaine de recherche se centre sur
l’histoire de la spiritualité
contemporaine — la dévotion au
Sacré-Cœur et au Christ Roi, surtout
— et sur l’étude du magistère



pontifical dans les premières
décennies du XXème siècle. Il a
publié, entre autres, le livre “Reinaré
en España”. La mentalidad católica a
la llegada de la Segunda República,

Madrid, Encuentro, 2009.

e-mail: lucano@isje.itLuIS CaNo

Légende des photos

L’audience du fondateur de l’Opus
Dei avec Pie XII eut lieu le 16 juillet
1946. C’était la première fois que
saint Josémaria se trouva devant le
pape auquel il vouait une profonde
dévotion filiale. Aussi, cette
rencontre, avec l’accueil affectueux
de Pie XII, le réjouirent-ils
profondément. Préalablement, le
Souverain Pontife lui avait fait
parvenir cette bénédiction
autographe qui le toucha
profondément aussi.



Saint Josémaria et Alvaro del Portillo
avec Manuel Montoto, vicaire
général de l’Ordre des Prêcheurs et
Sérafino de Angelis, assistant de la
Pénitencierie Apostolique à la section
des Indulgences. La photo fut prise le
30 juin 1946, quelques jours après
l’arrivée du fondateur de l’Opus Dei
à Rome.

Aussi bien Montoto qu’Angelis furent
une aide précieuse à ce moment-là.

Durant l’un des entretiens de
Josémaria Escriva de Balaguer avec
Arcadio Maria Larraona, à la petite
terrasse de l’appartement de Città
Léonina. Photo prise en juin 1946, le
jour n’est pas précisé. Il s’agit
probablement de leur première
rencontre, le 24 juin. Cet entretien
impressionna vivement Larraona qui
se mit à travailler d’arrache pied cet
été-là pour obtenir l’approbation
pontificale de l’Opus Dei.

Notes :



(1) Cf. Josémaria Escriva de Balaguer,
Chemin, n. 520.

(2) Cf. Andrés Vázquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei. Vie de
Josémaria Escriva de Balaguer, Tome
III Madrid, Rialp, 2003, p. 9-56 (à
partir d’ici AVP, III); José Orlandis,
Mis recuerdos, Madrid, Rialp, 1995,
p. 113-149. Sobre la llegada de san
Josemaría a Italia, cf. aussi l’article
de José Orlandis, La prima Messa del
fondatore dell’Opus Dei in Italia.
Relazione di una ricerca, SetD 1
(2007), p. 245-256. D’autres nouvelles
importantes sur les précédents et le
contexte de cette recherche dans
Josep-Ignasi Saranyana, Ante Pío XII
y Mons. Montini. Audiencias a
miembros del Opus Dei, dans les
journaux de José Orlandis
(1942-1945), SetD 5 (2011), p. 311-343.
Il y a aussi des informations utiles
dans José Orlandis, Memorias de
Roma en guerra (1942-1945), Madrid,
Rialp, 1992.



(3) Cf. Amadeo de Fuenmayor–
Valentín Gómez-Iglesias – José Luis
Illanes, Itinéraire juridique de l’Opus
Dei. Histoire et défense d’un
charisme, Pamplona, Eunsa, 1989, p.
145-192.

(4) La représentation près le Saint-
Siège. Alvaro del Portillo était le
procureur général.

(5) Salvador Canals Navarrete, né à
Valencia le 3 décembre 1920, il
séjourna à Rome pour y préparer
une thèse doctorale en Droit.
Ordonné prêtre en 1948, Docteur en
Droit Civil et en Droit Canon, il fut
juge synodal au diocèse de Rome,
consultant et membre de différentes
congrégations et entités pontificales,
prélat auditeur de la Rote Romaine. Il
publia de nombreux travaux sur des
sujets concernant la spiritualité, les
droits et les devoirs de laïcs dans
l’Église, la configuration juridique
des instituts séculiers, des sujets



concernant les prêtres et les médias.
Il décéda à Rome le 24 mai 1975.

(6) José Orlandis Rovira, né à Palma
de Mallorca en 1918. Professeur
titulaire de la chaire d’Histoire du
Droit à l’Université de Murcie, en
juin l942, il séjourna à Rome pour
avoir des contacts directs avec l’école
italienne des historiens du Droit et
préparer en même temps un doctorat
en Droit Canon à l’Institut Utriusque
Iuris de l’Athénée du Latran. Il rentra
en Espagne en novembre 1945 pour
occuper la chaire d’Histoire du Droit
de l’Université de Saragosse.
Ordonné prêtre en 1949, il ne quitta
pas son poste et travailla durant de
longues années à l’Université de
Navarre. Il fait partie des historiens
les plus renommés en Espagne.
Décédé le 24 décembre 2010. Sur sa
trajectoire académique cf. Josep-
Ignasi Saranyana – Eloy Tejero
(coords.), Hispania Christiana.
Estudios en honor del Prof. Dr. José



Orlandis Rovira en su setenta
aniversario, Pamplona, Eunsa, 1988.

(7) Il s’agit d’un seul cahier que l’on
peut trouver dans les archives AGP,
L.1.1, 07-03-15. Nous le citons en tant
que Journal, simplement, avec la
date et l’auteur de chaque note que
nous avons identifié avec ces sigles :
SC= Salvador Canals, JO = José
Orlandis ; AP= Alvaro del Portillo.
Observation : le 9 juillet il est dit
dans ce Journal qu’à partir de là on
ne prendrait note sur ses pages que
des démarches de la Procure. Or en
réalité on ne tint pas un Journal
différent pour consigner les faits
quotidiens qui furent toujours
décrits, plus sobrement sans doute,
dans le même cahier. Même si
d’après ce qu’il dit le 18 juillet, Canals
avoue qu’il écrit ce Journal avec du
retard, comme il se sert de ses
souvenirs et des notes que saint
Josémaria écrivait ponctuellement
sur son ordo, il s’agit quand même



d’une source généralement assez
précise, excepté quelque petite
lacune ou inexactitude.

(8) AVP, III, p. 16.

(9) Cf. Fuenmayor– Gómez-Iglesias –
Illanes, Itinéraire El itinerario, p. 146.

(10) Cf. ibid., p. 146.

(11) Ibid., p. 16.

(12) Ibid., p. 150.

(13) « D’après le Code de 1917, les
institutions au régime universel et
unitaire dépendaient de la Sacrée
Congrégation des Religieux et
devaient avoir la configuration
juridique des Religions (c. 487-672)
ou des Sociétés d’hommes ou de
femmes en vie commune sans vœux
(c. 673-681). Toute autre association
différente dépendait de la Sacrée
Congrégation du Concile. Ces
Associations séculières de fidèles



avaient un caractère local, —même si
elles pouvaient s’unir en
confédérations et unions—, aux
effets de la communication
d’indulgences et de privilèges, de
grâces spirituelles et de directives
ascétiques (c. 720-725), cependant, au
point de vue juridique, elles ne
pouvaient pas jouir d’un régime
universel et unitaire ». Fuenmayor–
Gómez-Iglesias – Illanes, Itinéraire, p.
148.

(14) Cf. ibid., p. 167.

(15) «Il Larraona] aimerait bien tout
finir avant les vacances, mais le fait
est qu’il laisse tomber ce travail pour
d’autres et que moi je me suis déjà
presque épuise à la tâche […]. La
seule façon d’en venir à bout ce
serait un voyage de Mariano ». Lettre
d’Alvaro del Portillo à saint
Josémaria, le 10 juin 1946, AGP, B.1.3.
Mariano, c’est bien connu, était le
surnom de saint Josémaria dans sa



correspondance avec des personnes
de l’Œuvre.

(16) Voir le récit détaillé du voyage
dans Orlandis, Mis recuerdos, p.
105-149.

(17) Alvaro del Portillo, Entretien sur
le Fondateur de l’Opus Dei, Madrid,
Rialp, 1995, p. 13. Saint Josémaria en
avait parlé lui-même : « Imaginez
avec quelle confiance j’ai prié pour le
Pape en cette première nuit romaine,
sur la terrasse, en contemplant les
fenêtres des appartements
pontificaux ». Lettre de saint
Josémaria, 7 octobre 1950, citée AVP,
III, p. 40.

(18) Escrivá de Balaguer, Chemin, n.
520.

(19) Cf. AVP, III, p. 29.

(20) Lettre de José Orlandis, 30 juin
1946, AGP, A.2, 0049-01-01.



(21) Lettre de saint Josémaria, 30 juin
1946, AGP, A.3-4, 0259-01.

(22) Lettre de saint Josémaria, Carta
de san Josemaría, 30 juin 1946, AGP,
A.3-4, 0259-01. L’autographe est
reproduit en Appendice.

(23) À la mort de Luigi Maglione, en
1944, Pie XII laissa vacant le poste de
Secrétaire d’État.

(24) Manuel Fernandez Conde, seule
assistant espagnol à la Secrétairerie
d’État, avait rencontré J.Escriva en
1942. Par ailleurs, ceux de l’Œuvre
avaient de bons rapports avec la
nonciature à Madrid qui avait, à
coup sûr, informé Rome à plusieurs
reprises depuis 1941 à propos des
accusations dont l’Opus Dei avait été
l’objet en Espagne (cf.Andrés
Vázquez de Prada, Le fondateur de
l’Opus Dei, vie de Josémaria Escriva
de Balaguer, Tome II, Madrid, Rialp,
2002, p. 537 (AVP, II à partir d’ici).



(25) Tout est bien précisé dans
Saranyana, Ante Pío XII, p. 311-343.

(26) Ibid., document n. 5, p. 329-330.

(27) Il fut l’assistant national de la
FUCI de 1925 à 1933. Sur cette
période, cf.Andrea Tornielli, Paolo
VI. L’audacia di un Papa, Milano,
Mondadori, 2009, p. 91-111.

(28) A. Tornelli écrit : « La Fuci
montiniana vuole preparare giovani
che siano in grado di guardare al
mondo esterno non come minaccia
ma come realtà che attende di essere
amata e illuminata dall’annuncio
cristiano», p. 91. Mgr Montini dit
dans une lettre de 1932 qu’il faut
«riconoscere che ogni realtà delle
cose umane nasconde una presenza
divina, che bisogna riconoscere,
adorare, promuovere», p. 92. Et dans
une autre lettre : «Noi ignoriamo
spesso questo mondo che ci circonda,
che cammina a fianco ma contro la
nostra fede e la nostra concezione



della vita; noi lo ignoriamo perché
non lo amiamo come si deve: e non
lo amiamo perché semplicemente
non amiamo», p. 92; dans la revue
Studium: «Gli Assistenti devono ben
seguire la formazione del pensiero
dei propri amici e allievi, perché è
uno dei principii fondamentali del
nostro programma tendere all’unità
spirituale del giovane: non
scompartimenti stagni separati
nell’anima, cultura da una parte, e
fede dall’altra; scuola da un lato,
chiesa dall’altro. La dottrina, come la
vita, è unica», p. 93.

(29) Saranyana, Ante Pío XII,
document n. 10, p. 334-337.

(30) AVP, III, p. 29; il cite une lettre
d’Alvaro del Portillo du 12 juin 1946.

(31) Journal, 6 juillet 1946 (tenu par
AP).

(32) Journal, 8 juillet 1946 (tenu par
AP).



(33) Propos de saint Josémaria
recueillis en Crónica, juillet 1963, p.
47, AGP, Biblioteca, P01. «Les
premiers mots affectueux que
j’entendis à Rome, en 1946, ce furent
ceux de Mgr Montini, à l’époque ».
Entretiens avec Mgr. Escrivá de
Balaguer, n. 46.

(34) «Alvaro, avec l’accord de mgr
Montini, présente à la Congrégation
des Religieux et au Secrétariat des
Brefs une demande qu’il signe en
tant que Secrétaire Général et au
nom de tous les membres de l’Œuvre,
en sollicitant pour le Père un
pronotariat apostolique. Cette
sollicitation était appuyée par Mgr
Pasetto et accompagnée du «
curriculum vitæ » de saint Josémaria
présenté au Vatican.

(35) Dans AGP on garde une copie de
cette sollicitation. Il est dit que bien
que l’Institut dépende de la Sacrée
Congrégation des Religieux, «è di



grande interesse per l’efficacia del
nostro apostolato che i sacerdoti
dell’Opera non appariscano come
religiosi, ma che si rassomiglino
esternamente, in quanto sia
possibile, ai sacerdoti secolari»; et
plus loin on ajoute que la nomination
en tant que protonotaire apostolique
ad instar «verrà a favorire
straordinariamente il nostro modo di
vivere, innanzi al mondo, come
sacerdoti secolari». Copie dans AGP,
L, 0004-03-29. Sur cette copie, A.del
Portillo écrivit de sa main : «Copie du
docto présenté le 21 août à la
Chancellerie des Brefs (Milani), avec
l’accord de mgr Montini que j’ai vu
hier, 19 août, et celui de la
Congrégation des religieux. Le Père
ne sait rien de tout cela » (ces
derniers mots sont écrits avec une
encre de couleur différente, ce qui
laisse supposer qu’ils ont été écrits
par la suite. Concernant la date de
l’entretien avec Montini, il y a un
lapsus d’Alvaro del Portillo, puisque



le Journal nous fait savoir que le 19 il
avait essayé de le voir sans y arriver
à cause des nombreuses occupations
de Montini. Aussi, l’entretien eut-il
lieu le 20 et non pas le 19. AGP, A.2,
0031, 04, 01.

(36) Cf. AVP, III, p. 88-89.

(37) La donnée de cette visite n’est
que sur l’ordo de saint Josémaria, le
21. Cf. Ordo de saint Josémaria
(ESJEB à partir d’ici), 21 août 1946,
AGP, A.3, 0180-12-01.

(38) Journal, 16 juillet 1946 (tenu par
SC).

(39) Note d’Alvaro del Portillo, 16
juillet 1946, AGP, A.2, 0049-01-01.

(40) Elle disait ceci: « Le St.Père a
reçu aujourd’hui, en audience
spéciale, le révérendissime José
Maria Escriva de Balaguer, prêtre du
diocèse de Madrid et fondateur de la
Société sacerdotale de la Ste Croix et



de l’Opus Dei. Don José Maria Escriva
est une personnalité très connue en
Espagne pour ses publications
ascétiques et scientifiques et surtout
pour son inlassable et efficace travail
sacerdotal dans le monde
intellectuel. La Société sacerdotale de
la Ste Croix et l’Opus Dei, sa
fondation, n’est qu’une seule
institution depuis dix-huit ans qui
vise à promouvoir la pratique des
vertus chrétiennes, voire même de la
perfection évangélique, dans les
hautes sphères intellectuelles,
appelées de par leur nature, à avoir
une influence décisive dans le
fonctionnement de la société. Le
développement atteint en si peu de
temps permet de percevoir
l’efficacité de l’Institution. Sa
Sainteté a eu des paroles pleines
d’affection pour la Société
sacerdotale de la Sainte Croix et
l’Opus Dei et pour D.José Maria
Escriva, et a paternellement béni
aussi bien cette Institution



apostolique que son Fondateur ».
Message transmis par RadioVatican,
le 16 juillet 1946, à 22 h, ondes 48,47
50,26 ms., AGP, A.2, 0049-01-01.
Pratiquement toute la presse diffusa
la note de l’agence EFE où on
soulignait que le Pape « a [avait] eu
des paroles très élogieuses pour cette
institution ». AGP, A.1, 0017-02-01.

(41) Le professeur Albareda avait
aussi été reçu mais il n’évoqua pas
son appartenance à l’Opus Dei.
Concernant toutes les audiences de
Pie XII accordées aux membres de
l’Opus Dei jusqu’en 1945, cf.
Saranyana, Ante Pío XII.

(42) Journal, 3 avril 1946 (tenu par
JO).

(43) Recit de Florentino Pérez Embid,
14 mai1946, AGP, L.1.1, 0016-02-12.

(44) Mgr Montini le révéla à saint
Josémaria dans l’audience qu’il lui
accorda le 12 novembre 1946 : « [il



me dit] que le Nonce de Madrid était
très proche de nous, qu’il l’informait
admirablement ».AGP, A.3,
0319-07-04.

(45) Cf. Saranyana, Ante Pío XII, note
2.

(46) Cela se trouve dans une note
signée par Pedro Casciaro le 4 juin
1946 qui évoque la visite que l’abbé
de Montserrat avait faite la veille au
fondateur de l’Opus Dei. Dei. AGP, A.
5, 0235-03-11.

(47) Récit de saint Josémaria, 12
novembre 1946, AGP, A.3, 0319-07-04.

(48) Et d’ajouter : « Je sais bien — et
nous ne l’oublierons jamais— qu’une
bonne part de cette affection est le
fruit de ce que Monsieur le Nonce a
écrit dans ses rapports. Le Bon Dieu
le lui revaudra ! ». Lettre de saint
Josémaria à Gaetano Cicognani, 16
décembre 1946, AGP, A.3-4, 0259-01.



(49) On connaît bien son chagrin
quand il apprit que quelqu’un avait
divulgué sa confidence sur la
première nuit en prière à Rome : « Je
fus si naïf que j’en parlai à
quelqu’un, un vieux Prélat de la
Curie, et je sais qu’il raconta tout à
d’autres et que beaucoup se
moquèrent de moi. Sur le moment,
cette médisance me fit souffrir ;
ensuite, elle fit naître dans mon cœur
un amour au Romain Pontife, moins
espagnol, — cet amour surgit de
l’enthousiasme— mais beaucoup
plus ferme, parce qu’il naît de la
réflexion : plus théologique et,
partant, plus profond. Depuis lors j’ai
l’habitude de dire qu’à Rome j’ai
perdu mon inocence et cette
anecdote a été très profitable à mon
âme ». Lettre, 7 octobre 1950, n. 19,
cit. dans AVP, III, p. 140, note 120.

(50) Lettre du 8 décembre 1949, n. 10,
cit. dans AVP, III, p. 99, note 5.



(51) Alvaro del Portillo et Salvador
Canals y allaient tous les jours au
point d’écrire : « Nous sommes déjà
devenus amis de presque tous les
monseigneurs » (Journal, 26 juillet
1946, tenu par SC), parmi lesquels il
cite Enrico Agostini, Valerio Donati,
Giuseppe Mancini, assistants de la
congrégation et Antonio Iannone,
protocoliste. Ils ont aussi eu
l’occasion de parler de l’Œuvre avec
quelques consultants, tels que les
capucins Lazzaro d’Arbonne –qui
avait occupé de hauts postes dans
son ordre et qui comprit très bien la
nature de l’Opus Dei— et Agatangelo
da Langasco –qui était alors
Procureur Général des Capucins– qui
connaissait l’Œuvre et l’appréciait
beaucoup. Cf. Journal, 20 juillet 1946
(tenu par SC).

(52) Cf. note 13.

(53) Cf. Fuenmayor– Gómez-Iglesias –
Illanes, Itinéraire, p. 123-124.



(54) Décédé à Rome en 1964.

(55) Lettre de José Orlandis à Alvaro
del Portillo, 20 février 1943, AGP, L.1,
0015-02-08.

(56) Concernant l’approbation de
l’Opus Dei, Goyeneche soutenait qu’il
ne fallait pas recourir aux nouvelles
formes puisque l’Opus Dei, inclus
alors dans la Société Sacerdotale de
la Sainte-Croix, pouvait être
approuvé dans le cadre du titre XVII
du Code de Droit Canonique, qui, —
avec une interprétation très large—
était en mesure d’accueillir des
figures nouvelles. Cette question est
largement expliquée dans la
monographie déjà amplement citée
et à laquelle nous renvoyons : De
Fuenmayor– Gómez-Iglesias – Illanes,
Itinéraire, p. 151 et suivantes.

(57) Cf. Journal, 29 juillet 1946 (tenu
par SC)



(58) Il fut nommé secrétaire de la
congrégation en 1949. En 1959, il fut
créé cardinal par Jean XXIII. Grand
Pénitencier et préfet de la Sacrée
Congrégation des Rites de 1962 à
1968. En 1962, il fut consacré évêque
et reçut le pallium archiépiscopal. Il
mourut le 7 mai 1973. Cf. Basilio
Frisón, Cardinal Larraona, Madrid,
Instituto Teológico de Vida Religiosa,
1979, où l’on trouve aussi des détails
des rapports de Larraona et
Goyeneche avec le fondateur de
l’Opus Dei. Sur les rapports de
quelques clarétiens avec saint
Josémaria, Tomas Luis Pujadas,
C.M.F, dans son livre El Padre
Postius: un hombre para la Iglesia,
Barcelona, Claret, 1981, p. 326-329,
donne d’autres informations — dont
plusieurs sont inexactes ou
demandent à être historiquement
étayées.

(59) Journal, 24 juin 1946 (tenu par
JO).



(60) Journal, 24 juin 1946 (tenu par
JO)

(61) ESJEB, 13-15 juillet 1946.

(62) Journal, 17 juillet 1946 (tenu par
SC).

(63) Journal, 18 juillet 1946, (tenu par
SC).

(64) ESJEB, 1-2 juillet1946.

(65) ESJEB, 6-7 juillet 1946.

(66) ESJEB, 11-13 juillet1946.

(67) ESJEB, 18-22 juillet1946.

(68) Journal, 25 juillet 1946 (tenu par
SC).

(69) Lettre de saint Josémaria, 27
juillet 1946, AGP, A.3-4, 0259-01.

(70) Cf. Journal, 27 juillet 1946 (tenu
par SC).



(71) Luigi Lavitrano naquit à Forio,
dans l’île d’ Ischia (Italie), le 7 mars
1984. Sa famille était très pauvre.
Grâce à l’aide de religieux et de
prêtres, il fit ses études au Collège
Léonien de Rome et en 1897 il fut
Licencié en Théologie. Lauréat de
Utroque Iure et diplômé en Alta
letteratura à l’Université de
Sant’Apollinare. Ordonné prêtre le
26 mars 1898, il fut professeur et
recteur du Collège Léonien. En 1914,
il fut nommé évêque de Cava et
Sarno et en 1924, archevêque de
Benevento. En 1928, il fut désigné
archevêque de Palerme. En 1929, il
fut créé cardinal avec Eugène Pacelli,
futur Pie XII. En 1945, il fut appelé à
Rome pour être préfet de la Sacrée
Congrégation des Religieux. Il
mourut à Castelgandolfo le 2 août
1950.

(72) Cf. Journal, 25 juin 1946 (tenu
par JO).



(73) Journal, 22 juillet 1946 (tenue
par SC)

(74) Journal, 26 juin 1946 (tenu par
SC)

(75) Cf. Journal, 27 juillet 1946 (tenu
par SC)

(76) Cf. Journal, 29 juillet 1946 (tenu
par SC).

(77) Canals rapporte ainsi une
conversation avec le secrétaire de
Lavitrano : « Le Cardinal — dit-il—
est très content de vous. Mais comme
il vous a vus un peu pressés, il a été
un peu effrayé et a préféré tout
reporter post acquas : il m’a dit —
continue le secrétaire— que tout sera
achevé pour le mois de novembre ».
Journal, 10 août 1946 (tenu par SC).

(78) Journal, 8 août 1946 (tenu par
SC).



(79) Journal, 8août 1946 (tenu par
SC). Pacelli et Lavitrano avaient
coïncidé à l’Apollinare puisqu’ils ont
fréquenté ce centre les mêmes
années.

(80) Journal, 3 août 1946 (tenu par
SC).

(81) ESJEB, 4 août 1946.

(82) Journal, 8 août 1946 (tenu par
SC).

(83) Cf. ESJEB, 9 août1946.

(84) Journal, 10 août 1946 (tenu par
SC)

(85) Cf. Journal, 8 août 1946 (tenu par
SC).

(86) Texte dans Fuenmayor– Gómez-
Iglesias – Illanes, Itinéraire,
appendice documentaire n. 21, p.
532.



(87) Lettre, 29 décembre 1947/14
février 1966, n. 167, cit. dans
Fuenmayor– GómezIglesias – Illanes,
Itinéraire, p. 162, note 45.

(88) Né le 17 septembre 1871 à
Padoue, il intégra l’Ordre des Frères
Mineurs Capucins et fut ordonné
prêtre le 10 août 1896, nommé
évêque titulaire de Geras en 1921 et
secrétaire de la Congrégation de 1936
à 1950, puis archevêque titulaire
d’Iconium en 1937. Il décéda le 22
janvier 1954.

(89) Ils l’accompagnaient très
fréquement chez lui en voiture, Via
Sardegna 40, près de la Via Veneto.
En effet, il habitait assez loin de la
congrégation, sise au Palais Saint-
Calixte, dans le Transtevere.

(90) Journal, 25 juin 1946 (tenu par
JO).



(91) Cf.Yves Chiron, Padre Pio, una
strada di misericordia, Milano,
Paoline, 1997, p. 219-221.

(92) Journal, 25 juin 1946 (tenu par
JO).

(93) Journal, 6 juillet 1946 (tenu par
AP).

(94) Cf. Journal, 16 juillet 1946 (tenu
par SC)

(95) Lettre de saint Josémaria, 27
juillet 1946,AGP, A.3-4, 0259-01.

(96) Par exemple, une autorisation à
saint Josémaria pour dire la Messe
du Jeudi Saint (3 mai 1946) ; la
possibilité accordée aux prêtres de
l’Œuvre de dire le Rosaire au lieu de
l’Office Divin « lorsque pour des
raisons de voyage, de travail
apostolique cela serait opportun de
le faire, etc. » Lettre de saint
Josémaria à Alvaro del Portillo, 23
mai 1946, AGP, A.3-4, 258-05;



privilèges personnels à saint
Josémaria pour bénir des chapelets,
des crucifix, pour diverses
bénédictions, ériger des Chemin de
Croix, etc. (15 juin 1946) ; permettre
aux membres laïcs de laver les
purificatoires, les corporaux (4 juillet
1946) : cette autorisation du Saint-
Siège réjouit profondément saint
Josémaria. Cf. Lettre de saint
Josémaria à José María Hernández
Garnica, 8 juillet 1946, AGP, A.3-4,
259-01.

(97) « Mgr Pasetto nous accorde le
privilège d’avoir la faculté de
célébrer dans nos oratoires la messe
de minuit dans les vigiles des jours
suivants : Invention et Exaltation de
la Sainte-Croix, Saint Joseph, Anges
Gardiens, 1er janvier et 14 février.
Comme d’habitude il nous a gâtés
[…]. Il a dit que l’autorisation était
sans taxes, c’est-à-dire sans que nous
n’ayons à verser la moindre lire ».
Journal, 19 août 1946 (tenu par SC).



Le document est daté du 17 août
1946.

(98) Né à Terranova di Sibari
(Calabre), le 7 janvier 1877, ordonné
prêtre en 1912. Il commença à
travailler à la Curie Romaine en
1919. Consultant de plusieurs
congrégations. Il dirigea durant
trente ans, en qualité de substitut, la
section des Indulgences de la Sacrée
Pénitencierie Apostolique dont il fut
nommé secrétaire. Il décéda à Rome
le 25 janvier 1963.

(99) Journal, 27 juin 1946 (tenu par
JO. In gamba : très doué, très
compétent.

(100) Cf. ESJEB, 28 juin 1946.

(101) Journal, 30 juin 1946 (tenu par
JO).

(102) Journal, 5 juillet 1946 (tenu par
JO).



(103) « On nous accorde, sous forme
de bref, un tas d’indulgences, parmi
lesquelles celles concernant le travail
professionnel ont créé un précédent
». Journal, 27 juillet 1946 (tenu par
SC).

(104) Cf.De Fuenmayor – Gómez-
Iglesias – Illanes, Itinéraire,
Appendice documentaire n.19, p.
529-531.

(105) Ibid.

(106) Né à Borgo Durbecco de Faenza
en 1872. Décécé en 1949.

(107) En réalité, Spada n’était pas
évêque : il était le chancelier des
Brefs Apostoliques.

(108) Il s’agit de Avv. Comm. Oreste
Milani-Valerio, assistant de la
Troisième Section.

(109) Journal, 27 juilett 1946 (tenu
par SC)



(110) Cf. Journal, 30 août 1946 (tenu
par SC).

(111) « Une pièce de notre
appartement, la meilleure et la plus
grande, est devenue notre oratoire :
elle est provisoire, pour quelques
mois seulement, cependant elle sera
agréable et digne ». Lettre de José
Orlandis, 30 juin 1946, AGP, A.2,
0049-01-01.

(112) Cf. Lettre de saint Josémaria, 27
juillet 1946, AGP, A.3-4, 259-01.

(113) Journal, 3 juillet 1946 (tenu par
JO). Orlandis écrit cela parce que
saint Josémaria comptait le nombre
de maisons de l’Opus Dei par
tabernacles, de sorte qu’on ne
considérait pas comme un vrai
centre la maison où le Saint
Sacrement n’était pas encore
présent.

(114) Cf. Journal, 23 juillet 1946 et 11
août 1946 (tenu par SC).



(115) Escriva de Balaguer, Notes
Intimes, n. 220, du 10 août1931, cit.
en AVP, II,

p. 346.

(116) Lettre de saint Josémaria à
Alvaro del Portillo, 16 mai 1946, AGP,
A.3-4, 258-05.

(117) Cf. lettre de saint Josémaria, 30
juin 1946, AGP, A.3-4, 259-01.

(118) Il fait allusion à Ricardo
Fernandez Vallespin, administrateur
de l’Opus Dei qui faisait partie des
membres les plus anciens de l’Œuvre
puisqu’il avait demandé son
admission en 1933. Né au Ferrol
(Espagne), le 23 septembre 1910, il
était architecte. Il fut ordonné prêtre
en 1949. Saint Josémaria l’envoya en
Argentine et en Uruguay pour les
débuts du travail apostolique de
l’Opus Dei. Il revint à Madrid où il
décéda le 28 juillet 1988.



(119) Lettre de saint Josémaria, 30
juin 1946, AGP, A.3-4, 259-01.

(120) Cf. Journal, 5 juillet 1946 (tenu
par JO).

(121) Cf. Journal, 7 juillet 1946 (tenu
par AP).

(122) Né le 1er octobre 1871. Vicaire
de Rome depuis 1931 et jusqu’en
1951 : il travailla toute sa vie durant
à la Curie de Rome. Décédé le 13
janvier 1951. Il avait le même âge
que Pie XII qu’il tutoyait dans une
relation très confiante, il avait une
très forte personnalité et une
renommée de sévérité : Pie XI l’avait
choisi pour mettre de l’ordre dans le
Diocèse de Rome. Aussi, Dionisi les
prévint-il : « À cause du caractère
très spécial du cardinal Vicaire, la
chose n’est pas facile ». Journal, 24
août 1946 (tenu par SC). Et le
lendemain, avec la fraîcheur de son
style jeune, Canals écrivait : « L’os du



Cardinal Vicaire est toujours en
suspens et il est assez dur à ronger ».

(123) Journal, 24 août 1946 (écrit par
SC).

(124) Il était aussi l’archiviste de
l’Ufficio I et II du Vicariat.

(125) À un moment donné il tint tête
à une patrouille allemande qui allait
arrêter une famille juive en les
menaçant de les dénoncer au
Vatican. Les soldats reculèrent en
maugréant et en mitraillant les
fenêtres de chez eux, mais la famille
put s’en tirer. Sur son activité
humanitaire et caritative, reposant
sur de fortes doses de courage, cf.
Antonio Gaspari, Nascosti in
convento: incredibili storie di ebrei
salvati dalla deportazione, Italia
1943-45, Milano, Àncora, 1999, p.
47-49.

(126) « Nous allons tout droit au
bureau de mgr Dionisi — écrit Canals



sur le Journal de ce jour— et il nous
dit qu’il a parlé au Vice-gérant et
qu’il a une très bonne impression. Il
nous accompagne dans l’anti-
chambre de mgr Traglia : il y a une
queue très longue de gens. Au bout
d’une heure, nous attendons
toujours. Alvaro descend dire au
Père quel est l’état de la situation. Au
bout d’un moment, arrive Mgr
Dionisi qui nous fait un clin d’œil : il
entre et interrompt le Vice-gérant et
au bout d’un moment, il sort avec les
preces avec le fameux tampon : “pro
gratia iuxta preces”. Deo gratias!
Nous partons avec lui dans son
bureau et nous tapons nous-mêmes à
la machine le rescript. Une fois
terminé, Don Umberto le porte de
nouveau au Vice- gérant pour qu’il le
signe. Nous le remercions et avant de
partir nous saluons et remercions
aussi le Vice-gérant. Nous dévalons
les escaliers et nous annonçons cela
au Père qui est très content lorsqu’il



voit le rescript ». Journal, 26 août
1946 (tenu par SC).

(127) Journal, 28 août 1946 (tenu par
SC).

(128) Cf. Journal, 29 août 1946 (tenu
par SC).

(129) Né le 3 avril 1895 à Albano
Laziale, mort à Rome le 22 novembre
1977. Le vice- gérant était un
archevêque tenant lieu d’évêque
auxiliaire ou vicaire général pour le
diocèse de Rome. Traglia fut cardinal
vicaire de Rome entre 1965 et 1968
d’où il partit pour occuper le poste de
chancelier de la Chancellerie
Apostolique, jusqu’en 1973.

(130) Tedeschini était alors le préfet
de la Fabbrica de Saint-Pierre et
archiprêtre de la Basilique Vaticane.
Né à Antrodoco (Rieti) le 12 octobre
1873, il fit ses études à l’Université de
Sant’Apollinare, une Licence de
Philosophie et de Théologie et la



licence de Droit Canon et Civil et de
Littérature. Ordonné prêtre en 1896,
il commença son travail de
minutante à la Secrétairerie d’État en
1900. En 1908, il fut nommé
chancelier des Brefs Apostoliques.
Avec Benoît XV, il fut substitut de la
Sécrétairerie d’État, où, pendant la
Première Guerre Mondiale, il
travailla au bureau des prisonniers
de guerre. En 1921, il fut nommé
Nonce à Madrid et en 1933, cardinal
in pectore. À son retour en Italie, il
fut l’archiprêtre de la Basilique
Vaticane, préfet à la Sacrée
Congrégation de la Fabbrica Saint-
Pierre et dataire de sa Sainteté. Il
décéda à Rome le 2 novembre 1960.

(131) « Don Federico est très
affectueux. L’audience est longue et
quand midi a sonné, il s’est levé pour
dire l’Angélus et a voulu que ce soit
le Père qui le dirige. Il a promis de
parler demain même au Saint-Père
lors de l’Audience qu’il va avoir avec



lui ». Journal du 1er juillet 1946 (tenu
par JO).

(132) Né à San Benedetto Po
(Mantoue) le 19 janvier 1888. Après
avoir travaillé de longues années
comme professeur et dans divers
postes de la Curie— parmi lesquels
celui de secrétaire de la Sacrée
Congrégation des Séminaires et
Universités— il fut recteur du Latran.
En 1945, il fut nommé archevêque de
Palerme et en 1946, créé cardinal. Il
décéda à Palerme le 11 juin 1967.

(133) « Le Père dit que le projet est de
faire venir maintenant à Rome, pour
la rentrée prochaine, douze ou
quatorze, qui se fassent à l’ambiance
et apprennent correctement l’italien,
etc. et que l’an prochain, quelques
uns iraient à Palerme. Le Cardinal
demande que nous y allions le plus
vite possible : « À Palerme aussi on
peut apprendre l’italien » ». Journal,
6 juillet 1946 (tenu par AP).



(134) Cf. Journal, 29 août 1946 (tenu
par SC).

(135) Joaquin Anselmo Maria
Albareda y Ramoneda, né à
Barcelone, le 16 février 1892. Moine
bénédictin, était préfet de la
Bibliothèque Vaticane depuis 1936.
Jean XXIII le créa cardinal en mars
1962. Il mourut à Barcelone le 19
juillet 1966.

(136) Orlandis, Memorias de Roma, p.
43. Alcide Gasperi était son secrétaire
durant la guerre.

(137) Journal, 19 juillet 1946 (tenu
par SC).

(138) Cf. Journal, 20 juillet et 12 et 14
août 1946 (tenu par SC)

(139) Né à Rome le 29 février 1888. Il
était, depuis 1937, le secrétaire de la
Sacrée Congregazione degli Affari
Ecclesiastici Straordinari. En 1958, il
fut nommé secrétaire d’État, crée



cardinal et consacré évêque. Il
mourut le 30 juillet 1961.

(140) Manuel Fernández-Conde y
García del Rebollar né à Puertollano
(Cidudad Real) le 8 septembre 1909.
Encore séminariste, il fut envoyé au
Collège Espagnol de Rome en 1927
pour son doctorat en Droit
Canonique et en Philosophie et pour
une licence en Théologie, à
l’Université Grégorienne. Le 17 mars
1934, il fut ordonné prêtre. Après
avoir quitté le Collège Espagnol
Saint-Joseph, en 1939, il fut choisi
pour travailler à la Secrétairerie
d’État et fit une année d’études à
l’Académie Pontificale Ecclésiastique
et puis à l’Académie des Nobles
Ecclésiastiques. Il demeura à la
Secrétairerie d’État pendant vingt
ans, jusqu’en 1959 où Jean XXIII le
nomma evêque de Cordoue. Il fut
ordonné évêque par Tardini. Il
mourut le 3 mars 1970.



(141) Les documents de cet été-là
consignent neuf rencontres : des
déjeuners, des entretiens, des
promenades, avec plusieurs
communications téléphoniques. On
devine qu’il était parmi ceux qui
avaient une grande confiance avec
ceux de l’Œuvre à Rome.

(142) Né le 18 août 1900, à Seveso
(Italie). Ordonné evêque en 1964 par
Paul VI, son ancien chef à la Seconde
Section, qui le nomma Chancelier des
Brefs Apostoliques, Troisième Section
de la Secrétairerie d’État. Il mourut
en 1966.

(143) Le 5 juillet et le 22 août 1946 ;
cf. Journal, 5 juillet 1946 (tenu par
JO) ; ESJEB, 22 août1946.

(144) Journal, 9 juillet 1946 (tenu par
AP).

(145) Né à Felina di Reggio Emilia
(Italie) le 4 juin 1910. Crée cardinal
au consistoire du 5 mars 1973.



Quand il rencontra saint Josémaria, il
était vice-assistant général à la
présidence de l’Action Catholique et
avait derrière lui une vaste
expérience apostolique avec les
universitaires de l’Université
catholique de Milan. En 1951, il fut
consacré evêque et envoyé comme
Nonce en Bolivie et puis à Caracas.
Mgr Montini le prit avec lui en tant
qu’évêque auxiliaire de Milan, en
1955. Il fut délégué apostolique au
Nigeria et nonce au Canada. En 1967,
il fut appelé à Propaganda Fidei, en
tant que secrétaire. Par la suite il
dirigea le secrétariat pour les non
chrétiens. Il mourut le 15 juin 1980.

(146) Il s’agit d’un article de huit
pages où il décrivait la spiritualité du
fondateur de l’Opus Dei. Même si
leur relation n’avait pas été très
importante en ces années-là,
Pignedoli écrivait : «Avevo chiara la
coscienza di conoscerlo da sempre e
di amarlo da sempre, da quando cioè



lo avevo incontrato, prima degli anni
cinquanta. Che importa se, dopo
quell’incontro, non lo vidi molte
volte e lo vidi solo per circostanze
occasionali? Egli era già nella mia
anima: come autentico sacerdote:
uomo che vede e che aiuta gli altri a
vedere. E sempre con cuore giovane,
come se la strada che portava a Dio
fosse sempre all’inizio sotto la luce
dell’alba. Perciò, io lo sento vicino
come uno di famiglia». Sergio
Pignedoli, Mons. Escrivá de Balaguer,
un’esemplarità spirituale, «Il Veltro,
Rivista della Civiltà italiana», Roma,
XIX (1975), 3-4, pp. 52-59.

(147) Né à Rome le 15 novembre
1910. Il y étudia la Théologie et après
avoir été ordonné prêtre en 1933, il
fit des études de Lettres à Naples. En
plus son activité sacerdotale— et son
travail comme assitant à la
Secrétairerie d’État— il publia
plusieurs études et monographies de
littérature et d’art et fut à l’origine de



la médiation entre les artistes
contemporains et l’Église. En 1963, il
fut nommé président de la
Commission pour la tutelle des
monuments historiques et artistiques
du Saint-Siège et en 1964, ordonné
evêque par Paul VI. Il mourut le 23
juillet 1985.

(148) Journal, 9 juillet 1946 (tenu par
AP)

(149) Journal, 11 juillet 1946 (tenu
par SC)

(150) Cf. Journal, 29 août 1946 (tenu
par SC).

(151) Cf. Saranyana, Ante Pío XII.

(152) Cf. ESJEB, 5 juillet1946. Juan
Postius qui était déjà assez malade à
l’époque, dut renoncer à ces charges
peu de temps après.

(153) Cf. Journal, 25 juin 1946 (tenu
par JO).



(154) Carlos Calaf Rovira, directeur
du Collège Espagnol (1943-1949) et
maître des requêtes de 1933-1951). Il
était prêtre ouvrier diocèsain. Né à
Tortosa (Espagne), le 11 juin 1910, il
mourut le 6 septembre 2001
(Données du Collège Espagnol
Pontifical Saint-Joseph, à Rome).

(155) Il fit un bref témoignage écrit
sur saint Josémaria d’où ont été tirés
ses détails : cf. témoignage de Carlos
Calaf, AGP, A.5, 1429-01-10.

(156) Né en 1906 ; décédé en 1962.

(157) Recteur de 1942 à 1957. Nommé
evêque de Barbastro le 24 février
1960. Cf. Journal, 28 juin 1946 (tenu
par JO) ; Journal, 9 juillet 1946 (tenu
par AP) ; Témoignage de Carlos Calaf,
AGP, A.5, 1429-01-10.

(158) Cf. Journal, 25 et 30 août 1946
(tenu par SC).



(159) Il arriva à Rome en 1930 pour
s’occuper de la rédaction espagnole
de l’Agence Fides. Né à Olaeta (Alava)
en 1901, il mourut à Madrid en 1970.
Il occupa plusieurs postes à
l’archidiocèse de Valence où avait
emménagé en 1947.

(160) Cf. Journal, 27 et 29 Juin 1946
(tenu par JO ; Journal, 28 août 1946
(tenu par SC).

(161) Cf. Journal, 27 juin 1946 (tenu
par JO ; Journal, 29 juillet 1946 (tenu
par SC) ; ESJB, 30 août 1946.

(162) Cf. Journal, 1er juillet 1946
(tenu par JO ; Journal, 20 et 29 juillet
1946 (tenu par SC).

(163) Cf. Journal, 7 août 1946 (tenu
par SC).

(164) Cf. Jounral, 20 et 29 juillet 1946
(tenu par SC).



(165) Orlandis, Memorias de Roma, p.
48.

(166) Cf. Ibid., p. 50. Julian Cortés
Cavanillas, né à Madrid en 1908, était
alors un étudiant auditeur libre en
Droit, raison pour laquelle il
s’inscrivit à l’Académie où J.Escriva
faisait des cours de Droit Romain et
Canonique. Il faisait en même temps
des études à l’École de Journalisme
de El Debate. Il décéda à Madrid en
1991.

(167) Cf. Journal, 7 août 1946 (tenu
par SC). Masoliver (1910-1997) fut un
critique connu de littéraire et d’art,
traducteur, il collabora longtemps
avec La Vanguardia. Lié aux
intellectuels et aux artistes du 20ème
siècle, il connaissait Dali, Buñuel,
Joyce et Erza Pound. Il mena
lontemps en Italie une vie
d’aventures et romanesque.

(168) Cf. Orlandis, Mis recuerdos, p.
139.



(169) Cf. ibid., p. 77-96.

(170) Lettre de José Orlandis, 30 juin
1946, AGP, A.2, 0049-01-01.

(171) Vazquez de Prada en parle
longuement : cf. AVP, II, p. 463-553.

(172) Il fut nommé vicaire général de
la Compagnie de Jésus en mai 1957.
Né à Pampelune, en 1884, il intégra la
Compagnie en 1903. Provincial de la
Province de Castille de 1925 à 1934, il
fut nommé par le père général au
poste d’assitant de toutes les
provinces d’Espagne, résidant à
Rome. Par la suite il visita l’Espagne
en tant que visiteur général de tous
les Jésuites de la Péninsule.

(173) Lettre de saint Josémaria à
Alvaro del Portillo, 23 mai 1946, AGP,
A.3-4, 0258-05.

(174) « Ce matin, le Père et Alvaro
sont allés chez le P.Azcona, S.J.,
Assistant Général d’Espagne. Le Père



est rentré content et dit qu’ils sont
prêts à rectifier. Le P.Azcona lui a
assuré qu’il écrirait dans ce sens aux
provinciaux d’Espagne», Journal, 24,
juillet 1946 (tenu par SC).

(175) Cf. Journal, 7 août 1946 (tenu
par SC).

(176) Il fut, pendant plus de trente
ans, la voix espagnole de Radio
Vatican. Avant la Seconde Guerre
mondiale il était speaker puis il fut
directeur de programmes et
collaborateur de la rédaction jusque
dans les années soixante. Cf.
Fernando Bea, Qui Radio vaticana :
mezzo secolo della radio del papa,
[Città del Vaticano], Edizioni Radio
vaticana, 1981.

(177) Cf. Orlandis, Memorias de
Roma, p. 47.

(178) Cf. Journal, 29 juin 1946 (tenu
par JO).



(179) Cf. Journal, 28 juillet 1946 (tenu
par SC)

(180) Journal, 21 juillet 1946 (tenu
par SC).

(181) Sur les circonstances de son
décès, cf.Orlandis, Memorias de
Roma, p. 106-107.

(182) Cf. ESJEB, 12 de julio de 1946.

(183) Ils se sont retrouvés neuf fois
en deux mois : Journal, 30 juin et 1er
et 5 juillet 1946 (tenu par JO) ; ESJEB,
10, 12 et 26 juillet1946; Journal, 15 et
27 août 1946 (tenu par SC) ; ESJEB, 31
août 1946.

(184) La lettre est datée du 3 juin
1946. AGP, L.4-3-14. Martín Estanislao
Gillet fut maître général depuis 1929
jusqu’en septembre 1946.

(185) Orlandis, Memorias de Roma, p.
46. Né à Herias (Asturies) le 5



novembre 1895. Il entra chez les
Dominicains en 1914.

(186) Il occupa ce poste jusqu’au 28
juin 1954, où il mourut dans un
accident de voiture.

(187) Cf. Journal, 30 juin 1946 (tenu
par JO).

(188) Lettre de saint Josémaria à
Alvaro del Portillo, 13 juin 1946, AGP,
A.3-4, 259-01.

(189) Lettres d’Alvaro del Portillo à
saint Josémaria, le 17 mai et le 8 juin
1946, AGP, B.1.3. L’évêque de Forli
était alors Giuseppe Rolla (1877-1950)
qui fit un vaste travail humanitaire
durant la guerre et l’après guerre, en
cette ville de la Romagne
sauvagement bombardée par les
Alliés puisqu’elle était connue de
tous comme étant la « ville du Duce
». Les châsses avec les corps des
martyrs arrivèrent par valise
diplomatique grâce à la gentillesse de



l’ambassadeur Sangroniz. Cf.
Journal, 28 août 1946 (tenue par SC).

(190) Cf. Journal, 14 août 1946 (tenu
par SC)

(191) ESJEB, 23 août 1946.

(192) Cf. Pilar Urbano, El hombre de
Villa Tevere. Josemaría Escrivá,
puertas adentro, Barcelona, Planeta,
2008, p. 34. Cette donnée est aussi
tronquée dans AVP, III, p. 55, alors
que dans la note de pied de page,
l’origine est bien précisée.

(193) Cf. ESJEB, 24 août 1946.

(194) Cf. Journal, 29 août 1946 (tenu
par SC).

(195) On fait souvent allusion « la
chaleur romaine écrasante qui a
dépassé largement cette année les
seuils précédents » dans Journal, 2
août 1946 (tenu par SC).



(196) Cf. Orlandis, Mis recuerdos, p.
145.

(197) Journal, 4 juillet 1946 (tenu par
JO).

(198) Cf. Journal, 4 juillet 1946 (tenu
par JO).

(199) « Alvaro et moi, avons dit la
Messe dans la cellule de Saint Joseph
de Calazanz ». ESJEB, 3 août 1946.

(200) « Il dit sa Messe dans les
appartements de Saint Ignace
».ESJEB, 12 août 1946.

(201) « Nous nous sommes recueillis
devant les reliques de Saint Philippe
Néri ».ESJEB, 28 août 1946.

(202) Cf. Journal, 9 juillet 1946 (tenu
par AP. Le Musée des Âmes Bénies du
Purgatoire est une petite exposition à
la sacristie de l’Église du Sacré-Cœur
du Suffrage, près du Tibre, dans le
quartier Prati.



(203) Cf. Journal, 28 juillet 1946 (tenu
par SC).

(204) Cf. ESJEB, 13 août 1946.

(205) Cf. Journal, 14 août 1946 (tenu
par SC).

(206) Diario, 16 août 1946 (tenu par
SC).

(207) Cf. ESJEB, 17 août 1946.

(208) Le 30 juillet, lors du deuxième
séjour à Fiuggi, du 29 juillet au 2 août
1946.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/saint-
josemaria-et-le-vatican/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/saint-josemaria-et-le-vatican/
https://opusdei.org/fr-ca/article/saint-josemaria-et-le-vatican/
https://opusdei.org/fr-ca/article/saint-josemaria-et-le-vatican/

	Saint Josémaria et le Vatican

