opusdei.org

Que dit I’Eglise sur
I’écologie ?

Le souci de la sauvegarde de la
nature est un des signes de
notre temps. Cet article fournit
quelques ressources doctrinales
pour mieux comprendre la
contribution de I'Eglise a la
vision de la protection de la
création.

17/09/2021

Sommaire

1. Que dit 1'Eglise a propos de
I'écologie ?



2. Ecologie dans les Ecritures et les
enseignements de I'Eglise

3. La nécessité d'un engagement
écologique

4. Laudato si' et 1'écologie intégrale

"Quel genre de monde voulons-nous
laisser a ceux qui nous succedent,
aux enfants qui grandissent ? (...)
Nous devons prendre conscience que
ce qui est en jeu, c'est notre propre
dignité. Nous sommes les premiers
intéressés a laisser une planéte
habitable a I'humanité qui nous
succédera. C'est un drame pour nous-
meémes, car cela met en crise le sens
de notre propre passage sur cette
terre" Pape Francois, Laudato si' n.
160

1. Que dit I’Eglise sur I’écologie?


https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

La préoccupation pour la sauvegarde
de la nature est un des signes de
notre temps et la réflexion de 1'Eglise
sur ce sujet apparait de maniere
significative dans la doctrine sociale
de 'Eglise apres le Concile Vatican II.

La vision catholique fondée sur la
Bible présente la création de
l'homme comme un étre
intrinséquement supérieur a la
nature, qui est confiée a sa
domination afin de promouvoir le
développement humain intégral.
Mais I'homme domine au nom de
Dieu, en tant que gardien de la
création divine, et la domination de
I'homme n'est donc pas absolue. Dieu
a confié le monde a la personne
humaine pour qu'elle le gére de
maniere responsable, afin d'assurer
une prospérité intégrale et durable.
Ainsi, les choix et les actions liés a
1'écologie (c'est-a-dire l'utilisation du
monde créé par Dieu) sont soumis a



la loi morale au méme titre que tous
les autres choix humains.

Il est important de préciser que la
relation de I'homme avec le monde
est un élément constitutif de
l'identité humaine. C'est une relation
qui nait comme le fruit de l'union
encore plus profonde de I'homme
avec Dieu (cf. Compendium de la
doctrine sociale de l'Eglise, n. 452).
En créant I'homme, Dieu lui a confié
la responsabilité de prendre soin de
la nature et lui a confié la tache de
contribuer a amener la création a sa
plénitude par son travail (cf. Gn 1,
26-29).

En effet, 'anthropologie chrétienne
nous amene a comprendre l'origine
de la dégradation écologique : a
cause du péché originel, la relation
de I'homme avec la nature a été
endommageée, car l'expérience
montre que le développement du
progres technique peut avoir des


https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html

conséquences négatives sur la
nature. C'est pourquoi I'Eglise
considere la crise écologique non
seulement comme un défi technique
et scientifique, mais aussi comme un
probleme moral : I'humanité oublie
le respect da a la création et au
Créateur. Les chrétiens sont appelés
a travailler pour le Royaume des
Cieux a partir des réalités
temporelles, convaincus que plus
notre pouvoir augmente, plus notre
responsabilité individuelle et
collective est grande. Cf. Gaudium et
Spes, 34.

Meéditer avec Saint Josémaria

Les enseignements de saint
Josémaria offrent des idées tres
novatrices pour exprimer le message
chrétien dans le langage de
I'écologie.

Saint Josémaria a appelé a un amour
passionné pour la création et pour le
monde, préchant une spiritualité


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html

visant a sanctifier de l'intérieur
toutes les structures temporelles afin
de les amener a leur plénitude dans
le Christ, un point clé qui éclaire le
probléme de l'environnement.

Il nous parle constamment de
redonner a la matiere son sens le
plus noble, considérant que « notre
foi nous apprend que la création tout
entiere, le mouvement de la terre et
des astres, les actions droites des
créatures de l'histoire, en un mot
tout vient de Dieu et se dirige vers
Lui. » Quand le Christ passe, Le Grand
inconnu, 130.

Le Christ est perfectus Deus, perfectus
homo, Dieu, Seconde Personne de la
Tres Sainte Trinité, et homme parfait.
I1 apporte le salut, et non la
destruction de la nature ; et nous
apprenons de lui que se comporter
mal envers ’homme, créature de
Dieu, faite a son image et sa



ressemblance, n’est pas chrétien.
Amis de Dieu, Vertus humaines, 73.

Le Seigneur a voulu que nous qui
sommes ses fils et qui avons recu le
don de la foi, nous manifestions
notre vision optimiste et originale de
la création, cet “amour du monde”
qui est au ceeur du christianisme.

— Que jamais I’enthousiasme ne
manque donc dans ton travail
professionnel, ni dans tes efforts
pour construire la cité
temporelle.Forge, 703

2. I’Ecologie a travers les Ecritures
et les enseignements de I'Eglise

Déja dans la Genése, nous trouvons
le point central des considérations de
1'Eglise sur 1'écologie : 'homme, créé
a I'image de Dieu, "a recu le mandat
de gouverner le monde dans la
justice et la sainteté" (Gaudium et
Spes, 34). Dieu a donc confié a la
personne humaine le soin des


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html

animaux, des plantes et des autres
éléments naturels. Il est licite de les
utiliser a des fins légitimes, comme
I'alimentation, 'habillement, le
travail ou la recherche, toujours dans
des limites raisonnables et en vue de
soigner et de sauver des vies
humaines (Cf. Catéchisme de 1'Eglise
catholique, 2417). L'utilisation de la
nature doit toujours étre
accompagnée de respect, puisque le
monde a été créé par Dieu, son
unique propriétaire, qui a également
considéré que tout était bon.

Dans le Nouveau Testament, Jésus
vient dans le monde pour rétablir
I'ordre et I'harmonie que le péché
avait détruits. En guérissant la
relation de I'homme avec Dieu, Jésus-
Christ réconcilie également 'homme
avec le monde. Bien que le but
ultime de 'homme soit le Royaume
des cieux, les prémices de ce
nouveau ciel et de cette nouvelle
terre sont mystérieusement déja ici


https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P86.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P86.HTM

dans ce monde. Les chrétiens,
poursuivant I'ceuvre du salut, ont le
souci de perfectionner cette terre,
notamment dans ce qu'elle peut
apporter au progres de la société
humaine.

Cette position a également été
défendue par de grands saints de
1'Eglise, dont, par exemple, saint
Philippe Néri et saint Francois
d'Assise (que saint Jean-Paul II a
nommeé saint patron de 1'écologie),
dont la sensibilité envers la nature
est un exemple pour tous les
hommes.

Depuis le concile Vatican II, tous les
papes ont exhorté les chrétiens a
prendre soin de la création : Paul VI
a salué l'initiative des Nations unies
de proclamer une journée mondiale
de I'environnement, appelant a une
prise de conscience de cette question.
Saint Jean-Paul II (texte disponible en
anglais) a mis en garde a la fois


https://www.vatican.va/content/paul-vi/fr/messages/pont-messages/documents/hf_p-vi_mess_19770605_world-day-ambiente.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/1997/march/documents/hf_jp-ii_spe_19970324_ambiente-salute.html

contre la tentation de considérer la
nature comme un objet de conquéte
et contre le danger d'éliminer la
"responsabilité supérieure de
I'homme" en mettant sur un pied
d'égalité la dignité de tous les étres
vivants. En outre, le Catéchisme de
1'Eglise catholique comprend
plusieurs points sur le respect de
I'intégrité de la création (2415-2418).

Benoit XVI a également développé ce
theme dans son encyclique Caritas in
veritate (n. 48-52), dans laquelle il
rappelle que "la protection de
I'environnement, des ressources et
du climat exige que tous les
décideurs internationaux agissent
ensemble et se montrent préts a agir
de bonne foi, dans le respect du droit
et en solidarité avec les régions les
plus faibles de la planéte".

Le pape Francois a récemment
consacré beaucoup d'efforts a la
promotion de la conscience


https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P86.HTM
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html

écologique, a la fois par le biais de
son encyclique "Laudato si" sur le
soin de la maison commune, ainsi
que par de nombreux discours et

audiences.

En bref, I'Eglise s'intéresse a la
relation de 'homme avec la nature,
tout comme elle s'intéresse a tous les
aspects de la vie de I'homme et a sa
relation avec Dieu : "La nature est
I'expression d'un projet d'amour et
de vérité. Elle nous précede et nous a
été donnée par Dieu comme une
sphere de vie. Elle nous parle du
Créateur (cf. Romains 1:20) et de son
amour pour I'humanité. Elle est
destinée a trouver sa "plénitude”
dans le Christ a la fin des temps (cf.
Ephésiens 1, 9-10 ; Colossiens 1,
19-20). Elle aussi, donc, est une
"vocation"" (Caritas in veritate, 48).
La nature n'est pas plus importante
que la personne humaine, mais elle
fait partie du plan de Dieu et, en tant


https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

que telle, elle doit étre protégée et
respectée.

3. La nécessité de I’engagement
écologique

Le comportement de 1'étre humain
envers la nature, conformément a ce
qui précede, doit étre guidé par la
conviction que la nature est un don
que Dieu a mis entre ses mains.

L'Eglise nous invite donc & garder a
'esprit que l'utilisation des biens de
la terre est un défi commun a toute
I'humanité.

Puisque la question écologique
concerne le monde entier, nous
devons tous nous sentir responsables
du développement planétaire
durable : c'est un devoir commun et
universel de respecter un bien
collectif (cf. Compendium, n. 466 ;
Caritas in veritate, n. 49-50).


https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html

Cette responsabilité s'étend non
seulement aux exigences du présent,
mais aussi a celles de 'avenir (cf.
Compendium de la doctrine sociale
de 1'Fglise catholique, n. 467). En
définitive, nous ne pouvons pas
parler de développement durable
sans solidarité intergénérationnelle
(cf. Laudato si', n. 159).

4. Laudato si’ et ’écologie intégrale

Dans Laudato si', le pape Francois
aborde des questions telles que le
changement climatique, la question
de l'eau, la perte de biodiversité, la
dégradation sociale, la technologie, le
destin commun des biens, la
mondialisation, la justice entre les
générations et le dialogue entre
religion et science.

En outre, le Pape propose de
réfléchir aux différents aspects d'une
écologie intégrale, qui integre
clairement les dimensions humaines


https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

et sociales (cf. Laudato si', n. 137 -
162).

Préoccupé par le lien complexe entre
la crise environnementale et la
pauvreté, car la dégradation de
I'environnement touche
principalement les plus défavorisés,
le pape souligne la nécessité d'étre
guidé par des critéres de justice et de
charité dans les domaines
environnemental, social, culturel et
économique.

Le pape Francois nous invite, enfin, a
une conversion écologique "qui
implique de laisser se déverser
toutes les conséquences de leur
rencontre avec Jésus-Christ dans
leurs relations avec le monde qui les
entoure. Vivre la vocation a étre les
protecteurs de I'ccuvre de Dieu est
une partie essentielle d'une existence
vertueuse ; ce n'est ni facultatif ni un
aspect secondaire de l'expérience
chrétienne" (Laudato si', n. 217).


https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html

Photo : Shutterstock.com

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ca/article/que-dit-leglise-
sur-lecologie/ (16/01/2026)


https://opusdei.org/fr-ca/article/que-dit-leglise-sur-lecologie/
https://opusdei.org/fr-ca/article/que-dit-leglise-sur-lecologie/
https://opusdei.org/fr-ca/article/que-dit-leglise-sur-lecologie/

	Que dit l’Église sur l’écologie ?

