
opusdei.org

Des frères qui
regardent vers le
père

Le pape François parle souvent
de la nécessité de créer une
plus grande unité entre les
différentes générations. La
parabole du fils prodigue, de
son frère aîné et de son père,
racontée par Jésus, peut nous
aider à approfondir ce thème.

15/01/2021



Réapprendre à aimer

Ces derniers jours, Jésus avait passé
beaucoup de temps parmi ceux qui,
aux yeux de la société, semblaient
être les plus éloignés de Dieu.
L'évangéliste Luc nous dit que « tous
les collecteurs d'impôts et les
pécheurs » (Lc 15,1) venaient écouter
son enseignement. Ce mouvement de
population a fait que ceux qui se
prétendaient les gardiens de la loi
mosaïque ont commencé à
murmurer entre eux. Le Maître a
alors décidé de raconter trois
paraboles visant à purifier l’image
qu’ils se faisaient de Dieu, souvent
déformée par une mentalité légaliste
qui perd de vue l'amour divin. La
troisième de ces histoires est la
célèbre histoire d'un père et de ses
deux fils (cf. Lc 15, 11-32) : le plus
jeune, qui demande son héritage
pour le dilapider loin de la maison, et
l'aîné, qui reste à la maison mais



n'est pas vraiment en phase avec le
cœur de son père.

L'oubli des deux fils

En lisant la parabole, nous pouvons
supposer que les deux frères étaient
distraits depuis longtemps, loin de la
gratuité avec laquelle leur père les
aimait. Le plus jeune rêvait
d'endroits où il pensait être plus
heureux. Pour lui, la dispersion lui
est passée par la tête - peut-être
moins bien garnie - et par
l’imagination - peut-être plus vive -
jusqu'à ce qu'il soit convaincu qu'il
peut acheter l'amour : « Père, donne-
moi la part du bien qui m'appartient
» (Lc 15,12). L'aîné, quant à lui, avait
engourdi son cœur parce qu'il
remplissait apparemment bien ses
responsabilités ; il était satisfait, il ne
donnait pas de déplaisir à son père.
Cependant, le froid s'est glissé dans
son âme par une fissure. Peut-être
s'était-il empêtré dans des plans qui,



bien qu'ils semblaient très proches,
n'incluaient pas celui qui l'aimait
tant. En fin de compte, ni l'un ni
l'autre ne concevait - bien
qu'inconsciemment - qu'il était
possible d'atteindre le vrai bonheur
en famille. Alors que le plus jeune le
cherchait au loin, le plus âgé le
désirait ardemment lors d'une fête
avec ses amis. Ni l'un ni l'autre n'ont
imaginé qu'ils pourraient mener une
vie pleine et entière avec leur père.

Si, comme le souligne saint Jean-Paul
II, nous avons tous en nous, en même
temps, quelque chose des deux
frères[1], ce n'est peut-être pas un
hasard si Jésus a voulu expliciter
l'âge des deux. Il se peut que le
Seigneur ait choisi le plus âgé pour
illustrer des attitudes plus courantes
chez les personnes qui cherchent et
fréquentent Dieu depuis longtemps.
Ce frère avait certainement réussi à
remplir ses tâches à la perfection.
Son père ne pouvait guère lui



reprocher quoi que ce soit, aussi
était-il à l'aise, ne devant rien à
personne. Cependant, il n'était pas
entièrement satisfait. Le plus jeune,
par contre, idéaliste et passionné,
peut représenter des attitudes plus
courantes dans les premières étapes
de la vie. Peut-être était-il plus
vulnérable à l'attrait d'une liberté
orientée vers des biens qui, en fin de
compte, ne rassasient pas. Fuir,
s'échapper et s'amuser peut être
désirable, mais on ne peut
indéfiniment rejeter sa propre
identité : tôt ou tard apparaissent des
carences que seul Dieu est capable de
combler. Lui non plus n'était pas
heureux.

Les deux frères vivaient
inconfortablement au milieu de leur
réalité. Dans cette atmosphère, il
était difficile pour l'amour de
grandir, pour la tendresse de
s'enraciner, pour les deux de voir
combien leur père était fier de leur



vie et combien il comptait sur eux.
Leurs rêves étaient flous. Peut-être
n'étaient-ils pas aveuglés par
l'égoïsme, mais ils ont peut-être cédé
à une tentation subtile : ne se
préoccuper que de ce qui était à
portée de main, en oubliant de se
laisser aimer par celui qui leur avait
tout donné. Peut-être que, sans s'en
rendre compte, ils avaient
involontairement dressé un barrage
à cet amour. Alors que le plus jeune
imaginait ce qu'il pourrait faire loin
de chez lui, le plus âgé faisait le
compte de ce qu'il avait déjà gagné.
Tous deux pensaient avoir du butin,
mais en réalité ils le stockaient dans
des sacs percés. L'aîné tenait bon
dans l’attente du prix qu'il pensait
mériter, tandis que le cadet ne voulut
pas attendre et réclama son héritage.
Au final, tous les deux demandaient
la même chose : leur récompense.



La joie paternelle d'être
proche d'eux

Les deux frères, enfermés dans leurs
certitudes, ne pouvaient même pas
entrevoir ce qui se passait tout près
d’eux, dans le cœur de leur père.
Peut-être avaient-ils tous deux,
chacun à leur manière, fait de leurs
rapports quotidiens avec lui une
chose de plus à faire. Peut-être que
quelque chose de similaire peut nous
arriver. Nous avons tellement
d'activités chaque jour, la plupart
bonnes, que nous pouvons épuiser
notre énergie à cela. Même les
moments où nous voulons parler à
Dieu peuvent devenir une corvée de
plus. Le plus jeune a peut-être eu du
mal à supporter cette routine, ayant
besoin de quelque chose de plus
intense et de plus sensible. L'aîné,
quant à lui, l'avait intégré
régulièrement dans sa vie, mais ne
l'appréciait pas, de sorte que la crise
se profilait et s’est déclenchée au



retour du petit. C'est le moment où
chacun montre ses cartes.

Puis, alors que le petit n'ose pas
demander autre chose que de
revenir comme journalier, même s'il
en était le dernier, on apprend que le
grand ne se sentait pas bien payé.
Mais le père a un coup de maître :
tout en récompensant le plus jeune
par une fête comme jamais
auparavant, il rappelle à l'aîné qu'en
fait, tout lui appartient. Le père tente
de réconcilier ses enfants. Le péché
de l'un ou de l'autre ne l'afflige pas
pour lui-même, mais à cause de ce
qu'ils souffrent : « Ne pleurez pas sur
moi, mais pleurez (...) sur vos enfants
» (Lc 23,28). Le père les met face à
face pour qu'ils apprennent à s'aimer
avec l'amour dont il les aime.

Briser notre bulle et voir comment le
Seigneur s’attendrit, c'est retourner
dans la maison du père ; reconnaître
que, plus qu'une tâche, la relation



avec notre Dieu Père est un don.
Aucun des deux n'avait pu apprécier
cette abondance de tendresse avant
d'avoir éprouvé le froid qui vous
glace et la solitude qui vous accable.
Un petit geste a suffi pour qu'ils
comprennent combien ils sont
aimés : « Il courut à sa rencontre, se
jeta à son cou et l'embrassa » (Lc
15,20) ; « Mon fils, tu es toujours avec
moi, et tout ce qui est à moi est à toi
» (Lc 15,31). Leur père est fier d'eux,
même s'ils ne lui ont donné aucune
raison d'être fier. Dans les paroles de
chacun que la parabole nous
rapporte, nous ne voyons que ce
qu'ils font, ressentent ou pensent.
Dans les paroles du père, au
contraire, nous voyons la joie de les
avoir près de lui.

Saint Josémaria connaissait bien ce
genre de situation, si courante mais
parfois cachée ; nous pouvons
aspirer au vertige du fils cadet ou
être un peu engourdis comme le fils



aîné. Pourtant, le fondateur de l'Opus
Dei voyait dans ce rapport quotidien
avec le père la plus tendre affection :
« Plan de vie : monotonie ? Le
chouchoutage de la mère,
monotone ? Ceux qui s'aiment ne se
disent-ils pas toujours la même
chose ? - Celui qui aime est dans le
détail » [2]. À travers ces rencontres,
nous nous concentrons sur la joie de
Dieu de nous avoir près de lui.

Une alliance tant attendue

« Ce n'est pas en nous éloignant de la
maison du Père que nous trouvons la
liberté, mais en embrassant notre
condition d'enfants »[3] et donc de
frères et sœurs. Peut-être que le plus
jeune est sorti pour venir chercher
son frère. Peut-être que l'aîné a cédé,
est entré et a fini par embrasser le
petit qu'il n'avait certainement pas
cessé d'aimer. Le bonheur ne serait
pas complet si la réconciliation avec
son père n'impliquait pas aussi le



pardon des griefs, réels ou
imaginaires, entre frères. Le pape
François nous a confié l'un de ses
grands désirs : « Ces derniers temps,
je porte une pensée dans mon cœur.
Je sens que c'est ce que le Seigneur
veut que je dise : qu'une alliance soit
faite entre les jeunes et les vieux »[4].
Le frère cadet avait du mal à
comprendre la valeur de la
persévérance de son frère : des
années et des années à faire son
devoir. Le frère aîné ne pouvait pas
comprendre la bêtise du plus jeune.
C'était exactement le contraire de
leur père, qui ne pouvait pas
comprendre la vie sans ses enfants.
Ils lui manquaient tous les deux,
chacun avec sa propre façon d'être et
d'aimer.

S'ils avaient pu se regarder avec les
yeux de leur père, ils se seraient
sentis contemplés d'une manière
différente, car dans ce regard il n'y a
pas de place pour le jugement ou le



reproche. Peut-être qu'avec le temps,
les caroubes des cochons
deviendront-elles le sujet de
plaisanteries familiales. Peut-être le
père organisera-t’il bientôt une fête
surprise pour son fils aîné et ses
amis, sans autre raison que de lui
montrer son affection, et le petit
aidera-t’il même à la préparer.
Aucun d'eux ne parvient à être
heureux jusqu'à ce qu'il se retrouve
avec son père et comprenne son
frère. Ils apprennent à se laisser
aimer en s'aimant les uns les autres
tels qu'ils sont.

Alors que le plus jeune s'était
concentré sur le fait de recevoir de
l'amour, le plus âgé s'était concentré
sur le fait de faire sa part du travail.
Aucune des deux attitudes n'est
valable en soi. Faire son devoir sans
amour fatigue et épuise jusqu'à ce
que la corde finisse par casser. En
revanche, vouloir être aimé sans
réciprocité est impossible, et c'est



aussi ainsi que la corde finit par se
rompre. C'est pourquoi leur père leur
apprend à vivre ensemble et à
intégrer la loyauté et l'amour - ils
peuvent apprendre tellement les uns
des autres ! Grâce à leur relation
avec leur père, ils ont un aperçu de la
façon dont les choses peuvent être
faites par amour, librement, parce
qu’on en a envie. Personne comme le
Christ, le véritable frère aîné de tous,
n'a réussi à unir ces deux aspects de
manière aussi fidèle et heureuse. «
Dans l'histoire de l'humanité, il n'y a
jamais eu un acte aussi
profondément libre que le don du
Seigneur sur la Croix »[5].

Les deux frères ont besoin l'un de
l'autre. Séparés, ils font naufrage
dans l'amertume et leur père en
souffre. Ensemble, ils le rendent très
heureux. Le plus jeune a toute la
force et l'élan de son désir de
recevoir de l'affection ; il découvrira
l’amour. « Quelle n’a pas été ma joie,



disait saint Josémaria, quand j’ai
appris qu’en portugais on appelle les
jeunes os novos (Ps XLII, 4). C’est
bien ce qu’ils sont, en effet. »[6] L'aîné,
quant à lui, a mené de nombreuses
batailles et, bien qu'il ne soit pas
heureux au début, son cœur ne
refusera pas la demande de son père.
Le petit, au fond de lui, est peut-être
reconnaissant que son grand frère
l'ait soutenu et n'ait jamais laissé la
maison seule. Se concentrer sur
l'amour est la solution pour tous les
deux : regarder leur père, recevoir
son Esprit, et aimer celui qu'il aime
avec la même liberté, parce qu'ils en
ont envie. « L'amour de nos frères et
sœurs nous procure l’assurance dont
nous avons besoin pour continuer à
livrer une belle guerre d’amour et de
paix »[7].

* * *

La force de surmonter l'avarice de
nos cœurs peut venir du banquet au



cours duquel nous apprenons
vraiment à être des enfants : « Il nous
est peut-être arrivé de nous
demander comment répondre à tant
d’amour de Dieu ; nous avons peut-
être désiré voir clairement exposé un
programme de vie chrétienne. La
solution est facile et à la portée de
tous les fidèles : participer
amoureusement à la Sainte Messe,
apprendre à rencontrer Dieu dans la
Messe, parce que ce Sacrifice
contient tout ce que Dieu veut de
nous »[8]. Dans le Christ, Fils unique
du Père, les deux peuvent se
comporter comme des fils et donc
comme des frères. Ensemble, à la
fête du veau gras, ils chaussent leurs
sandales neuves pour parcourir le
monde entier, ils revêtent la robe
propre qui sent bon la maison et ils
mettent l'anneau de la fidélité de leur
père. Commence alors la fête au
cours de laquelle ils ne cesseront de
chanter les louanges d'un père qui
prend soin d'eux et les comprend.



Peut-être avons-nous parfois
remarqué que la mère de cette
famille n'apparaît pas. Nous ne
savons pas pourquoi, mais nous
pouvons peut-être imaginer que la
Vierge Marie, mère de Dieu et notre
mère, nous aide toujours à garder les
yeux fixés sur l'amour du Père. Pour
rentrer chez soi, pour se concentrer
sur l'essentiel, rien de tel que de se
laisser porter sur les genoux d'une
mère qui nous murmure à l'oreille : «
Vois comme Dieu t'aime ».

[1] Cf. saint Jean-Paul II, ex. ap. 
Reconciliatio et Paenitentia, nn. 5-6.

[2] Saint Josémaria, texte d'une
conférence, 22 août 1938. Cité dans
Camino. Edición crítico histórica,
Rialp, Madrid, 2004, p. 288.

[3] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 9 janvier 2018, n° 4.



[4] François, prologue du livre La
saggezza del tempo, Marsilio Editori,
Venise, 2018.

[5] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 9 janvier 2018, n° 3.

[6] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
31.

[7] Mgr Fernando Ocáriz, Lettre
pastorale, 1er novembre 2019, n° 17

[8] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 88.

Diego Zalbidea

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/plaire-a-dieu-6-
des-freres-qui-regardent-vers-le-pere/

(18/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/plaire-a-dieu-6-des-freres-qui-regardent-vers-le-pere/
https://opusdei.org/fr-ca/article/plaire-a-dieu-6-des-freres-qui-regardent-vers-le-pere/
https://opusdei.org/fr-ca/article/plaire-a-dieu-6-des-freres-qui-regardent-vers-le-pere/

	Des frères qui regardent vers le père
	Réapprendre à aimer
	L'oubli des deux fils
	La joie paternelle d'être proche d'eux
	Une alliance tant attendue


