
opusdei.org

Noël, porte
d'humilité et de
miséricorde

À la veille de Noël, mgr
Guillaume Derville nous
propose une contemplation sur
l'humilité, sésame pour
pénétrer un peu ce mystère.

21/12/2017

La façade de la basilique de la
Nativité à Bethléem laisse
aujourd’hui deviner les contours de
son ancien portail qui, avec le temps,
s’est réduit à une ouverture basse



d’un mètre et demi à peine. L’on
empêchait ainsi d’y entrer à cheval et
l’on protégeait un lieu sacré. Les
dimensions réduites de cette porte
parlent au visiteur, au pèlerin d’un
jour comme au fidèle peut-être trop
habitué à ce sanctuaire : elles lui
disent, sans bruit de paroles, que «
nous devons nous baisser, aller
spirituellement, pour ainsi dire, à
pied, pour pouvoir entrer à travers le
portail de la foi et rencontrer le Dieu
qui est différent de nos préjugés et de
nos opinions : le Dieu qui se cache
dans l’humilité d’un enfant qui vient
de naître[1] ». Méditer sur la vertu de
l’humilité prépare à mieux vivre le
temps de Noël. C’est notre Dieu
rédempteur et miséricordieux qui
vient : « Jésus (c’est-à-dire : Le-
Seigneur-sauve), car c’est lui qui
sauvera son peuple de ses péchés
» (Mt 1,21). « L’accueil de la
miséricorde réclame de nous l’aveu
de nos fautes[2] » : voici une
exigence d’humilité.



Nous ne sommes pas Dieu

Dans sa deuxième encyclique, le
pape François nous rappelle une des
raisons profondes de l’humilité, une
grande vérité que nous risquons
d’oublier trop facilement dans le
tourbillon de la vie quotidienne : «
Nous ne sommes pas Dieu[3] ». La
création est en effet le solide point de
départ de notre être : c’est de Dieu
que nous avons reçu l’existence et
l’être. Il nous revient d’accepter cette
vérité fondamentale et, avec l’aide de
la grâce, de nous laisser transformer,
de connaître la réalité, de la
perfectionner et de l’offrir à Dieu.
L’amour du monde que saint
Josémaria nous communique nous
conduit à vouloir améliorer ce que
nous aimons, là où nous sommes,
selon nos possibilités. L’humilité se
trouve au cœur de cette tâche
immense, « car c’est la vertu qui nous
aide à connaître à la fois notre
misère et notre grandeur[4] ».



L’humilité « est la vertu des saints et
des personnes remplies de Dieu qui,
plus elles acquièrent de l’importance,
plus grandit en elles la conscience de
n’être rien et de ne rien pouvoir faire
sans la grâce de Dieu[5] » : porter du
fruit, c’est glorifier Dieu et non soi-
même (cf. Jn 15,8). Notre confiance
en Dieu se manifeste dans les
relations avec les autres, en
particulier dans le travail. Apprendre
à perdre, laisser nos projets dans les
mains de Dieu comme le firent Marie
et Joseph : l’humilité nous lance à
l’aventure, celle de la rédemption,
d’un apostolat sans frontières parce
que nous n’avons pas peur du
ridicule, ni de nous tromper ; nous
nous corrigerons et nous repartirons
de l’avant.

Humilité avec les autres

Il est bon de revenir à l’essentiel :
Dieu m’aime. Quand on se sait aimé
de Dieu, on peut aimer les autres. «



Lorsque nous en avons l’occasion,
travaillons au bien de tous, et surtout
à celui de nos proches dans la foi
» (Ga 8,10). L’Apôtre nous apprend à
ne pas nous lasser d’exercer une
charité ordonnée. Ceux qui ont reçu
le baptême comme nous, comment
ne les regarderons-nous pas comme
frères et sœurs, enfants du même
Père de bonté et de miséricorde ? «
L’humilité nous conduit comme par
la main vers cette façon d’aborder
notre prochain, qui est la meilleure :
comprendre tous les hommes, vivre
en bonne entente avec tous,
pardonner à tous, ne créer ni
divisions ni barrières, nous
comporter, toujours, comme des
instruments d’unité[6] ».

La personne humble développe une
sensibilité aux dons de Dieu, dans sa
vie comme dans celle des autres ; elle
comprend que chacun est un don de
Dieu, et elle accueille ainsi tout le
monde, sans s’arrêter à des



comparaisons, voire à des jeux de
rivalité : chacun est unique aux yeux
de Dieu, chacun apporte quelque
chose que les autres ne peuvent
donner. L’humble apprend à se
comporter comme « un de plus » : un
parmi d’autres, comme les bergers
dans la crèche, comme ces autres
personnages imaginés par la 
pastorale des santons de Provence. La
famille joue en ce sens un rôle
primordial : le petit enfant s’habitue
à entrer en relations avec les autres,
à parler et à écouter ; parmi ses
frères et sœurs, il constate qu’il n’est
pas toujours au centre de l’attention :
il apprend à remercier, parce qu’il se
rend compte que les choses ont un
prix. Aussi avec le temps découvre-t-
il, à l’heure du succès personnel, que
tant de choses n’ont pu se faire que
grâce au don de ses proches et amis,
des personnes qui ont pris soin de
lui, qui l’ont nourri et lui ont donné
un foyer.



Sans pour autant sombrer dans
l’ingénuité, le chrétien a une bonne
disposition habituelle envers ce qui
lui vient du prochain et il évite de
tomber dans « l’indifférence qui
humilie[7] » : il s’ouvre aux autres
sans se préoccuper excessivement
d’apparaître ridicule ou de ne pas
être bien vu. Certains intimident à
force d’être timides, au lieu de
donner lumière et chaleur : ils
pensent trop à eux-mêmes, au qu’en
dira-t-on, à leur carrière peut-être…
qui sait si cela vient d’un sens de
l’honneur exagéré, d’une
préoccupation pour l’image que l’on
donne, ce qui pourrait au fond
trouver sa source dans un certain
orgueil et un manque de simplicité,
peut-être dans le fait d’avoir été mal
aimés. Polariser l’attention sur soi,
exprimer des désirs trop concrets et
singuliers, exagérer des problèmes
de santé plus ou moins courants ; ou,
au contraire, cacher de manière
insolite une maladie que les autres



pourraient connaître afin de mieux
nous entourer, par leur prière et
avec leur aide : autant d’attitudes qui
demandent à être purifiées.
L’humilité se manifeste aussi dans
une certaine souplesse, dans l’effort
que l’on fournit pour dire ce que l’on
voit ou ce que l’on ressent. « Tu ne
seras pas mortifié si tu es susceptible,
si tu n’écoutes que ton égoïsme, si tu
t’imposes aux autres, si tu ne sais pas
te priver du superflu et parfois
même du nécessaire, si tu t’attristes
quand les choses ne vont pas comme
tu l'avais prévu ; en revanche, tu es
mortifié si tu sais te faire tout à tous,
pour les gagner tous (1 Co 9,22)[8] ».
C’est ainsi que Jésus voulut naître
dans le dénuement et la pauvreté de
Bethléem.

lire l'intégralité de l'article (e-book)

Guillaume Derville

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/GD20171221-220809.epub


[1]. Benoît XVI, Homélie, 24
décembre 2011.

[2]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n. 1847.

[3]. Pape François, Encyclique Loué
sois-tu, n° 67.

[4]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
94.

[5]. Pape François, Discours à la Curie
romaine, 21 décembre 2015, n° 9.

[6]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
233.

[7]. Pape François, Bulle 
Misericordiæ vultus, 11 mai 2015, n°
15.

[8]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 9.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/noel-porte-
dhumilite-et-de-misericorde/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/noel-porte-dhumilite-et-de-misericorde/
https://opusdei.org/fr-ca/article/noel-porte-dhumilite-et-de-misericorde/
https://opusdei.org/fr-ca/article/noel-porte-dhumilite-et-de-misericorde/

	Noël, porte d'humilité et de miséricorde

