
opusdei.org

Méditation :
Vendredi de la
31ème semaine du
Temps ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
s’impliquer personnellement
dans les affaires de Dieu ; la
ruse du bon larron ; s’adresser
à Dieu avec une ambition
d’enfant.

2021-11-05

- S'impliquer personnellement dans
les affaires de Dieu



- La ruse du bon larron

- S'adresser à Dieu avec une ambition
d'enfant

DANS LA PARABOLE que le Seigneur
propose dans l’Évangile
d’aujourd’hui, l’administrateur
infidèle met à profit son renvoi
imminent pour renégocier les dettes
afin d’être ainsi embauché dans une
autre affaire : « Voici ton reçu ; vite,
assieds-toi et écris cinquante » (Lc 16,
6), dit-il aux débiteurs. La personne
rusée prévoit les choses. Dans cette
parabole, Jésus fait l’éloge de ce
serviteur qui a pris les devants ; il
nous encourage à faire preuve de la
même sagacité dans les affaires de
son Père, la sagacité de ceux qui ne
cherchent qu’à faire de bonnes
affaires. L’administrateur infidèle a
été rusé, calculant minutieusement
quel était son intérêt. Il a su prévoir
ce qui risquait de lui manquer à
l’avenir. « Nous sommes appelés à



répondre à cette ruse mondaine par
la ruse chrétienne, qui est un don de
l’Esprit Saint » [1]. Aussi voulons-
nous demander au Paraclet d’infuser
dans notre intelligence créativité et
détermination, afin de rendre une
réalité les désirs du Seigneur.

Dans son commentaire du passage,
saint Augustin se demande : « En
regardant vers quelle vie cet
intendant a-t-il pris des précautions ?
Et s’il s’est soucié de la vie qui a un
terme, ne vous soucierez-vous pas de
votre vie éternelle ? » [2]
Logiquement, Jésus n’attend pas de
ses disciples la déloyauté de ce
serviteur ; il veut que notre
implication et notre engagement
dans sa mission divine soient
intelligents, que nous mettions en jeu
tous nos dons et nos talents. Il ne
veut pas que son Royaume en nous
soit quelque chose d’imposé de
l’extérieur, mais que nous le
souhaitions pour de bon, ayant



découvert que c’est là que se trouve
notre bonheur. Nous aimerions que
tout ce qui est à Dieu soit aussi à
nous ; nous voulons ressembler à son
fils plus qu’au serviteur de la
parabole. « Aimer, c’est… ne nourrir
qu’une seule pensée, vivre pour la
personne aimée, ne plus
s’appartenir, être soumis, heureux et
libre, d’âme et de cœur, à une
volonté qui est autre… et nôtre en
même temps » [3].

AU SOMMET du Calvaire se trouve
un pauvre larron qui a vu comment
le sac où il gardait le butin de ses
larcins avait finalement été percé. Il
accepte son sort et cherche à le faire
comprendre à son camarade qui ne
cesse de se plaindre : « Pour nous,
c’est juste : après ce que nous avons
fait, nous avons ce que nous
méritons. Mais lui, il n’a rien fait de
mal » (Lc 23, 41). Cependant, son
métier l’a aussi rendu rusé et il tente
un dernier recours : « Jésus,



souviens-toi de moi quand tu
viendras dans ton Royaume » (Lc 23,
42). Il ne se sent pas les forces
d’exiger quoi que ce soit, il lui suffit
qu’on se souvienne de lui. Peut-être
a-t-il l’intuition que, s’il y arrive, il ne
sera pas seul là où la mort le mènera.
Jésus répond : « Aujourd’hui, avec
moi, tu seras dans le Paradis » (Lc 23,
43).

En quelque sorte, ce bon larron fait
le contraire de l’administrateur
infidèle. Il s’est souvent trompé de
chemin, mais il ne veut plus
commettre la même erreur. Il ne lui
reste plus qu’une occasion. Jésus
connaît le plus profond de ses désirs
et il les comble d’abondance. Avec
Jésus, il vaut mieux aller droit au but,
sans tourner autour du pot : « Un
aspect de la lumière qui nous guide
sur le chemin de la foi est aussi la
sainte « ruse ». […] Il s’agit de cette
rouerie spirituelle qui nous permet
de reconnaître les dangers et de les



éviter. Les Mages surent utiliser cette
lumière de « ruse » quand, sur la
route du retour, ils décidèrent de ne
pas passer par le palais ténébreux
d’Hérode, mais de prendre un autre
chemin » [4].

Nous ne voulons pas être naïfs en
pensant que les dangers n’existent
pas ou que nous sommes
inexpugnables. Nous connaissons
l’attrait des palais tels que celui
d’Hérode. Nous avons l’intuition que
le larron a subi une douloureuse
conversion intérieure. Cependant, la
sagacité nous aide à chercher refuge
là où rien ne peut nous éloigner de
notre amour, elle nous incite à ne pas
nous taire devant Jésus, mais à lui
manifester sans ambages ce que
nous avons au fond du cœur.

DANS NOS RELATIONS avec Dieu,
nous ne pouvons pas oublier le
conseil de saint Paul : « Ne vous
égarez pas : Dieu ne se laisse pas



narguer. Ce que l’on a semé, on le
récoltera. Celui qui a semé en vue de
sa propre chair récoltera ce que
produit la chair : la corruption ; mais
celui qui a semé en vue de l’Esprit
récoltera ce que produit l’Esprit : la
vie éternelle » (Ga 6, 7-8). À l’égard de
Dieu, il vaut toujours la peine d’être
pleinement sincères, dans une
simplicité totale, puisqu’il connaît le
plus intime de nous-mêmes. Ces
vertus ne sont pas toujours faciles
car, parfois, elles exigent que nous
nous reconnaissions vulnérables ou
ayant tort.

Cependant, les fruits de ce sain
réalisme, de cette franchise à l’égard
de Dieu, sont immédiats : « Jésus !
Alors que je considérais mes misères,
je t’ai dit : laisse-toi tromper par ton
enfant, comme ces bons parents, ces
papas-gâteaux qui placent dans les
mains de leur enfant le cadeau qu’ils
veulent recevoir d’eux…, car ils
savent très bien que les enfants n’ont



rien. — Et quels éclats de joie chez le
père et chez le fils, bien que les deux
soient dans le secret » [5]. Qui agit de
la sorte ne réclame pas ce qu’il
mérite mais, ayant abandonné cette
logique, il n’a pas d’inconvénient à
demander avec une sainte ambition.
Saint Josémaria affirmait que nous
pouvons apprendre des enfants à
nous adresser ainsi à Dieu : «
Lorsque j’ai travaillé avec des
enfants, j’ai appris d’eux ce que j’ai
appelé la vie d’enfance […]. J’ai
appris d’eux, de leur simplicité, de
leur innocence, de leur candeur, de
la contemplation du fait qu’ils ont
demandé la lune et qu’il fallait la leur
donner. Moi, je devais demander à
Dieu la lune : “Mon Dieu, la lune !” » 
[6]

« Jésus n’a que faire de l’astuce
calculatrice, de la cruauté des cœurs
froids, de la beauté qui brille mais
qui n’est qu’apparence. Notre
Seigneur aime la joie d’un cœur



jeune, la démarche simple, la voix
bien posée, le regard limpide,
l’oreille attentive à sa parole
affectueuse » [7]. Nous voulons avoir
une saine audace pour nous appuyer
davantage sur sa force et moins sur
la nôtre. Marie nous accompagne
dans cette tâche, elle nous montre le
bon chemin pour que nous le
parcourions avec sagacité.

[1]. Pape François, Angélus, 18
septembre 2016.

[2]. Saint Augustin, Sermon 359A, 10.

[3]. Saint Josémaria, Sillon, n° 797.

[4]. Pape François, Homélie, 6 janvier
2014.

[5]. Saint Josémaria, Forge, n° 195.

[6]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion avec des prêtres, 26
juillet 1974.



[7]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 181.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/meditation-
vendredi-de-la-31eme-semaine-du-

temps-ordinaire/ (2026-02-08)

https://opusdei.org/fr-ca/article/meditation-vendredi-de-la-31eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/article/meditation-vendredi-de-la-31eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/article/meditation-vendredi-de-la-31eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/article/meditation-vendredi-de-la-31eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Vendredi de la 31ème semaine du Temps ordinaire

