
opusdei.org

Liban

07/10/2002

Homélie prononcée par son
excellence, mgr Paul Youssef Matar
adressée aux participants du Liban en
l’église de la Trinité-des-Monts.

Nous offrons cette Eucharistie en
action de grâce au Seigneur, pour la
Canonisation du Bienheureux José
Maria Escriva, fondateur de «l'Opus
Dei » et inspirateur d'un mode de
Sainteté dont l'humanité a grand
besoin aujourd'hui pour mieux être
et pour avancer sur le chemin de sa
propre rédemption.



Je voudrais aussi, en tant que
libanais, remercier avec vous le
Seigneur pour cette Canonisation qui
a donné à Notre pays un intercesseur
qualifié en la personne du même
bienheureux, car le père Escriva
avait porté dans son cœur la
présence chrétienne au Liban et dans
tout le Moyen-Orient, et cela depuis
le commencement même de sa
mission. N'a-t-il pas très tôt exprimé
son désir d'implanter son
mouvement sur les rives orientales
de la Méditerranée, cette mer qui
constitue le trait d'union le plus
direct entre son pays et le Nôtre ?
Maintenant, la mission de l'Opus Dei
est déjà en action au Liban, et
l'ancien souhait de cet homme
exceptionnel de Dieu s' est bien
traduit dans la réalité.

Lors de son audience accordée au
Congrès de l'Opus Dei, qui s'est tenu
à Rome du 8 au 11 Janvier 2002, le
Pape Jean Paul II a qualifié le



message du Bienheureux Escriva de
« mise en valeur de la vie
quotidienne comme voie vers la
Sainteté. » Le Saint Père évoque à
cette occasion la caractéristique du
ministère sacerdotal du
Bienheureux, en signalant que dès
son point de départ ce ministère était
éclairé de la vérité que tous les
baptisés, et non seulement les clercs
ou les religieux, sont appelés à la
plénitude de la charité.

En effet, l'option du père Escriva se
fondait à son origine sur la théologie
comme sur une vision de l'histoire où
se déroule, jour après jour, le progrès
du Royaume de Dieu. Dans une
homélie adressée le 8 octobre 1967
aux universitaires de Navarre, le
Saint déclare que le champs du
Royaume de Dieu n' est que le monde
lui-même, et le monde tout entier. «
Si donc le Christianisme était une
simple spiritualité, dit-il, le lieu de
cette religion serait le Temple et non



le Monde » et « la vie de la grâce
frôlerait le cours de l'histoire » sans y
pénétrer. C'est comme si le Christ
était uniquement le Sauveur de nos
âmes et non de tout l'Univers.

Que serait donc sauver le monde, si
ce n'est le transformer de l'intérieur,
dans le cours même de son histoire,
par toute action posée et tout effort
fourni dans le sens de Dieu ?
Evidemment « la figure de ce monde
passe », et ce dernier sera achevé au-
delà de lui-même. Mais le monde
sera achevé aussi comme s'achève un
Tableau, et cet achèvement sera
également le fruit de la participation
des hommes qui, par la grâce, y
auront accompli la volonté de Dieu.
La sainteté consisterait alors pour
tous à bien faire ce qu'ils ont à faire
dans leur vie de tous les jours, pour
la gloire de Dieu et pour le service les
uns des autres.



N'y a-t-il pas dans cette vision une
reprise par le père Escriva de la
Théologie paulinienne qui reconnaît
dans l'action même de manger et de
boire une glorification du Seigneur ?
D'ailleurs Saint Paul ne divise pas le
monde en deux niveaux, l'un profane
et 1' autre sacré. Quand il adresse ses
lettres aux chrétiens des villes où il a
porté l'Evangile, il les appelle tous
Saints, indistinctement. Cela signifie
forcément que tous les croyants sont
appelés à la Sainteté, sans être retirés
du monde au non d'une vocation
spéciale et sans différenciation les
uns par rapport aux autres. Qui, par
ailleurs n'est pas frappé par la
ressemblance que l'on peut trouver
entre la mission des prêtres de l'Opus
Dei dont les activités visent
l'enseignement plutôt par l'exercice
pastoral ordinaire, et la mission de
Saint Paul lui-même qui dit ne pas
avoir baptisé beaucoup de
personnes, car « le Seigneur ne



l'avait pas envoyé pour baptiser mais
pour prêcher l'Evangile. »

Personne ne met ici en question le
service pastoral des sacrements. Que
serait en fait la vie de l'Eglise sans la
vie sacramentelle et pastorale ? De
même, la vie contemplative ou
religieuse n'est pas ici non plus
remise en question; car les vocations
dans l'Eglise se complètent, en vertu
de la multiplicité des fonctions que
les membres exercent dans un seul
corps et en vertu des charismes
divers venant tous du même Esprit.
Regardons par exemple les deux vies
de Sainte Thérèse de l'Enfant Jésus et
de mère Thérèse de Calcutta. Leur
source d'inspiration est l'unique et
même Seigneur, alors que
l'expression de leurs témoignages
diff'ere de l'une à l' autre.

Par conséquent, lorsque le père
Escriva affirme que la spiritualité
dont il est nourri est celle d'un prêtre



séculier travaillant avec les hommes
où qu'ils se trouvent dans la cité, il ne
fait que désigner sa particularité,
mais il le fait aussi en vertu d'un
besoin réel du monde d'aujourd'hui,
besoin de reporter l'Eglise au cœur
du monde, quand deux siècles
d'histoire en Europe avaient voulu la
privatiser et la reléguer à la sacristie.

La vocation religieuse demeurera,
certes, une richesse dans l'Eglise, et
comme une couronne de gloire sur
son visage de lumière. Cependant,
une certaine perception de la vie
religieuse a laissé croire que le
monde était à nouveau partagé entre
profane et sacré. Trop de forces vives
échappaient ainsi à l'influence de
l'Evangile. Or, si l'Eglise est le
ferment de la terre, c'est la terre
entière qui en serait la pâte; et la
fermentation ne peut se produire par
la séparation entre ces deux
éléments. Devant cette vérité, le père
Escriva a réagi, et selon l'inspiration



qui lui est venue de Dieu, il s'est
engagé, lui et son mouvement, en
conséquence. C'est ainsi qu'il aurait
vu que son œuvre de l'Opus Dei était
destinée à se propager dans le
monde entier, comme dans un océan
sans 'rivages.

Il n'est aucun doute que le père
Escriva pensait ainsi pour l'Eglise
tout entière, et non pour un groupe
d'hommes et de femmes, si important
soit-il qui allait répondre à son appel
propre. Et c'est aujourd'hui, à la
lumière de sa canonisation, que le
nouveau saint révèle le sens plein de
sa vie et de son œuvre, éclairant
l'Eglise d'un reflet nouveau de la
splendeur infinie de Dieu.

Dorénavant, le père Escriva
n'appartient plus exclusivement à
son mouvement, comme s'il lui avait
jamais appartenu; il devient plutôt
un confesseur de la foi pour l'Eglise



universelle, et témoin de Jésus Christ
pour le monde entier.

Quant à nous, ici présents, et avec
nous tous les fidèles de l'Eglise, nous
avons à nous interroger sur le sens
qu'à pour nous cette canonisation.
Notre attention va tout d'abord à
l'Opus Dei lui-même, fruit de la
prière et de l'action du nouveau
saint. De tout notre cœur nous
félicitons son Excellence, Mgr
Echevaria, Prélat de l'oeuvre et avec
lui tous ses collaborateurs. Nous
félicitons aussi tous les membres de
l'Euvre répandus à travers tant de
pays et appartenant à tant de
cultures. Ce devoir, nous
l'accomplissons avec joie et fierté.

Cependant, et au-delà des paroles de
circonstances, notre esprit se tourne
vers le Canonisé pour demander à
Dieu par son intercession de
confirmer notre Foi et augmenter
notre espérance en un monde



meilleur, sauvé par le Sang de son
Fils. Je prie pour ma part Notre
Seigneur de nous attacher à la
Sainteté comme une vraie force de
changement et de salut.

Le mal existe autour de nous, et
pourquoi ne pas le dire, il existe
encore en nous. Mais le mal ne sera
pas réduit par la force matérielle,
quelle qu'elle soit, mais par la force
de 1' amour que Dieu a mis en nos
cœurs.

Le père Escriva nous invite
aujourd'hui à une nouvelle
conversion de nos personnes à Dieu
qui nous disposera à œuvrer selon
son cœur divin. Pensons à Saint
Augustin qui nous a fait comprendre
si admirablement que toutes nos
bonnes actions viennent à la foi de
Dieu et de nous mêmes. « Seigneur
dit-il, en couronnant nos mérites, tu
couronnes aussi tes propres dons. »



Ainsi, saisis d'un nouvel
enthousiasme, nous rentrons chacun
chez soi pour célébrer l'incarnation
de l'amour de Dieu dans nos œuvres
ordinaires et quotidiennes, qu'elles
soient grandes ou petites. Le monde
nous attend pour être purifié de ses
fausses idées et de toute mauvaise
influence. Il pourrait certes nous
résister. Dans ce cas, nous payerons
avec le Christ de nos sacrifices ou de
nos vies, le père Escriva nous ayant
montré le vrai lieu de la Bataille.
Mais aujourd'hui sa propre victoire
est officiellement déclarée. Avec lui,
qui est déjà dans la gloire, nous
faisons monter à Dieu cette prière de
son Fils: « Que ton nom soit sanctifié
Seigneur et que ta volonté soit fait
sur la terre comme au ciel. »

Amen.

+ Paul Matar, Archevêque Maronite
de Beyrouth

Mardi, 8 octobre 2002



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/liban/
(15/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/liban/
https://opusdei.org/fr-ca/article/liban/

	Liban

