
opusdei.org

Thème 21 -
L'Eucharistie (III)

La foi dans la présence réelle
du Christ dans l'Eucharistie a
conduit l'Eglise à rendre un
culte d'adoration au Saint
Sacrement, aussi bien durant la
liturgie de la Sainte Messe,
comme après sa célébration.

21/01/2014

21

L’Eucharistie (3)

1.La présence réelle eucharistique



Dans la célébration de l’Eucharistie,
la Personne du Christ – le Verbe
incarné, crucifié, mort et ressuscité
pour le salut du monde –, se rend
présente selon une modalité
extraordinaire,surnaturelle, unique.
Cette doctrine est fondée sur
l'institution même de l'Eucharistie :
Jésus identifie les dons qu'il offre à
son Corps et à son Sang (« ceci est
mon Corps... ceci est mon Sang... »),
c'est-à-dire, à sa corporéité
inséparablement unie au Verbe et,
par conséquent, à sa Personne tout
entière.

Le Christ Jésus est certes présent de
multiples manières dans son Église :
dans sa Parole, dans la prière des
fidèles (cf. Mt 18, 20), dans les
pauvres, dans les malades, dans ceux
qui sont en prison (cf. Mt 25, 31-46),
dans les sacrements et spécialement
dans la personne du ministre. Mais il
est surtout présent sous les espèces
eucharistiques (cf. Catéchisme, 1373).



La singularité de la présence
eucharistique du Christ se trouve
dans le fait que le Saint-Sacrement
contient véritablement, réellement et
substantiellement le Corps et le Sang,
conjointement à l’Âme et à la
Divinité de Notre Seigneur Jésus-
Christ, vrai Dieu et Homme parfait,
celui-là même qui est né de la Vierge
Marie, qui est mort sur la Croix et qui
est maintenant assis dans les cieux à
la droite du Père. « Cette présence, on
la nomme ‘réelle’, non à titre
exclusif, comme si les autres
présences n’étaient pas ‘réelles’, mais
par excellence parce qu’elle est 
substantielle, et que par elle le Christ,
Dieu et homme, se rend présent tout
entier » (Catéchisme, 1374).

Le terme substantiel a pour but
d'indiquer la consistance de la
présence personnelle du Christ dans
l'Eucharistie: ce n'est pas simplement
une « figure » capable de « signifier »
et de stimuler l'esprit à penser au



Christ, présent en réalité dans un
autre lieu, au Ciel; ce n'est pas non
plus un simple signe, par
l'intermédiaire duquel nous est
offerte la « vertu salvatrice » - la
grâce -, qui provient du Christ.
L'Eucharistie est vraiment la
présence objective de l’être-en-soi (la
substance) du Corps et du Sang du
Christ, c'est-à-dire de toute son
Humanité - inséparablement unie à
la Divinité par l'union hypostatique -,
quoique voilée sous les « espèces » ou
apparences du pain et du vin.

En conséquence, « la présence du
véritable Corps du Christ et du
véritable Sang du Christ dans ce
sacrement, "on ne l’apprend point
par les sens, mais par la foi seule,
laquelle s’appuie sur l’autorité de
Dieu" » (Catéchisme, 1381). Ce fait est
très bien exprimé par la strophe
suivante de l’Adoro te devote : Visus,
tactus, gustus, in te fallitur / Sed
auditu solo tuto creditur / Credo



quidquid dixit Dei Filius: / Nil hoc
verbo Veritatis verius (La vue, le goût,
le toucher ne permettent pas de
t’atteindre : à ce qu’on entend dire
seulement il faut se fier ; je crois tout
ce qu’a dit le Fils de Dieu ; rien de plus
vrai que cette parole de la Vérité).

2.La transsubstantiation

La présence véritable, réelle et
substantielle du Christ dans
l'Eucharistie suppose une
transformation extraordinaire,
surnaturelle, unique. Une telle
transformation a son fondement
dans les paroles mêmes du Seigneur :
« Prenez et mangez, ceci est mon
Corps… ; … buvez-en tous, car ceci est
mon Sang, (le sang) de la nouvelle
alliance… » (Mt 26, 26-28). Ces
paroles ne sont vraies que si le pain
et le vin cessent d'être du pain et du
vin pour se convertir en le Corps et le
Sang du Christ, caril est impossible
qu’une même chose puisse être



simultanément deux êtres
différents : pain et Corps du Christ,
vin et Sang du Christ.

Sur ce point le Catéchisme de l'Église
Catholique rappelle que « Le Concile
de Trente résume la foi catholique en
déclarant : " Parce que le Christ,
notre Rédempteur, a dit que ce qu’il
offrait sous l’espèce du pain était
vraiment son Corps, on a toujours eu
dans l’Église cette conviction, que
déclare le saint Concile de nouveau:
par la consécration du pain et du vin
s’opère le changement de toute la
substance du pain en la substance du
Corps du Christ notre Seigneur et de
toute la substance du vin en la
substance de son Sang; ce
changement, l’Église catholique l’a
justement et exactement appelé 
transsubstantiation » (Catéchisme,
1376). Cependant restent sans
altération les apparences (species) du
pain et du vin c'est-à-dire les «
espèces eucharistiques ».



Quoique les sens saisissent
véritablement les apparences du
pain et du vin, la lumière de la foi
nous fait connaître que ce qui est
réellement contenu sous le voile des
espèces eucharistiques est la
substance du Corps et du Sang du
Seigneur. Grâce à la permanence des
espèces sacramentelles du pain, nous
pouvons affirmer que le Corps du
Christ - sa personne tout entière - est
réellement présent sur l'autel, ou
dans le ciboire, ou dans le
Tabernacle.

3.Propriété de la présence
eucharistique

Le mode de présence du Christ dans
l'Eucharistie est un mystère
admirable. Selon la foi catholique
Jésus-Christ est présent tout entier,
avec sa corporéité glorifiée, sous
chacune des espèces eucharistiques,
et tout entier dans chacune des
parties résultant de la division des



espèces, de sorte que la fraction du
pain ne divise pas le Christ (cf. 
Catéchisme, 1377)[1]. Il s'agit d'une
modalité de présence singulière
parce qu'elle est invisible et
intangible, mais aussi, permanente
en ce sens que, une fois réalisée la
consécration, elle dure tout le temps
que subsistent les espèces
eucharistiques.

4.Le culte de l'Eucharistie

La foi dans la présence réelle du
Christ dans l'Eucharistie a conduit
l'Église à accorder un culte de latrie
(c'est-à-dire d'adoration) au Saint-
Sacrement, tant pendant la liturgie
de la Messe (c'est pourquoi il est
indiqué que nous nous mettions à
genoux ou que nous nous inclinions
profondément devant les espèces
consacrées), qu’en dehors de la
célébration: en conservant avec le
plus grand respect les hosties
consacrées dans le Tabernacle, en les



présentant aux fidèles pour qu’ils les
vénèrent avec solennité, en les
portant en procession etc. (cf. 
Catéchisme, 1378).

On conserve la Sainte Eucharistie
dans le Tabernacle[2] :

- principalement pour pouvoir
donner la Sainte Communion aux
malades et à d'autres fidèles dans
l'impossibilité de participer à la
sainte Messe ;

- pour qu’en outre l'Église puisse
rendre le culte d'adoration à Dieu
Notre Seigneur présent dans le très
Saint-Sacrement, (d'une manière
spéciale pendant l’exposition de la
Sainte Eucharistie lors du Salut
auSaint-Sacrement ; pendant la
procession du Saint-Sacrement en la
Solennité du Corpus Christi (Fête-
Dieu), etc.) ;

- et pour que les fidèles puissent
toujours adorer le Seigneur présent



dans le Saint-Sacrement par de
fréquentes visites. En ce sens Jean-
Paul II affirme : « L'Église et le
monde ont grand besoin du culte
eucharistique. Jésus nous attend
dans ce sacrement de l'Amour. Ne
mesurons pas notre temps pour aller
le rencontrer dans l'adoration, dans
la contemplation pleine de foi et
prête à réparer les grandes fautes et
les grands délits du monde. Que
notre adoration ne cesse jamais !
»[3].

Deux grandes fêtes liturgiques
(solennités) célèbrent d’une manière
spéciale ce Mystère Sacré : le Jeudi
Saint (on commémore l'institution de
l'Eucharistie et du sacrement de
l’Ordre) et la solennité du Corps et du
Sang du Christ (spécialement
destinée à l’adoration et à la
contemplation du Seigneur dans
l'Eucharistie).



5.L’Eucharistie, Banquet Pascal de
l’Église

5.1.Pourquoi l'Eucharistie est-elle
le banquet pascal de l'Église ?

L’Eucharistie est le banquet pascal
parce que le Christ, accomplissant
sacramentellement sa Pâque, [le
passage de ce monde au Père par sa
passion, sa mort, sa résurrection et
son ascension dans la gloire][4] nous
donne son Corps et son Sang offerts
en nourriture et en boisson. Il nous
unit à lui et entre nous dans son
sacrifice » (Compendium, 287).

5.2.La célébration de l'Eucharistie
et la Communion avec le Christ

« La messe est à la fois et
inséparablement le mémorial
sacrificiel dans lequel se perpétue le
sacrifice de la croix, et le banquet
sacré de la communion au Corps et
au Sang du Seigneur. Mais la
célébration du sacrifice



eucharistique est toute orientée vers
l’union intime des fidèles au Christ
par la communion. Communier, c’est
recevoir le Christ lui-même qui s’est
offert pour nous. » (Catéchisme,
1382).

La sainte Communion ordonnée par
le Christ (« prenez et mangez ...
buvez en tous... » : Mt 26, 26-28; Mc
14, 22-24; Lc 22,14-20; 1 Co 11, 23-26)
fait partie de la structure
fondamentale de la célébration de
l'Eucharistie. Le Christ s’est fait
aliment, ce qui ne prend tout son
sens que lorsqu’il est reçu par les
fidèles comme nourriture de vie
éternelle et que s'accomplit le
mémorial institué par lui[5]. C’est
pourquoi l'Église recommande
vivement la communion
sacramentelle à tous ceux qui
participent a la célébration
eucharistique et qui sont dans les
dispositions requises pour recevoir
dignement le Saint-Sacrement[6].



5.3.Nécessité de la Sainte
Communion

Lorsque Jésus a promis l'Eucharistie,
il a affirmé que cette nourriture n'est
pas seulement utile mais nécessaire:
elle est condition de vie pour ses
disciples « Amen, amen, je vous le
dis, si vous ne mangez pas la chair du
Fils de l'homme, et si vous ne buvez
pas son sang, vous n'avez pas la vie
en vous. » (Jean 6,53).

Manger est une nécessité pour
l'homme. Et de même que la
nourriture naturelle maintient
l'homme en vie et lui donne des
forces pour cheminer en ce monde,
de manière semblable l'Eucharistie
maintient dans le chrétien la vie dans
le Christ qu’il a reçue avec le
baptême, et lui donne des forces
pour être fidèle au Seigneur sur cette
terre, jusqu’à ce qu’il parvienne à la
Maison du Père. Les Pères de l'Église
ont interprété le pain et l’eau que



l'Ange offrit au prophète Élie comme
le type de l'Eucharistie (cf. 1 R 19,1-8)
: après avoir reçu le don, celui qui
était épuisé récupère sa vigueur et
devient capable d'accomplir la
mission de Dieu.

La communion n'est donc pas un
élément facultatif de la vie
chrétienne ; elle n'est pas nécessaire
seulement pour quelques fidèles
spécialement engagés dans la
mission de l’Église, mais elle est une
nécessité vitale pour tous: seul peut
vivre dans le Christ et diffuser son
Évangile celui qui se nourrit de la vie
même du Christ.

Le désir de recevoir la Sainte
Communion devrait être toujours
présent chez les chrétiens, comme
doit être permanente la volonté de
parvenir à la fin ultime de notre vie.
Ce désir de recevoir la communion,
explicite ou au moins implicite, est
nécessaire pour obtenir le salut.



En outre, la réception de fait de la
Communion est nécessaire, d'une
nécessité de précepte ecclésiastique,
pour tous les chrétiens qui ont atteint
l'usage de raison : « L’Église fait
obligation aux fidèles (…) de recevoir
au moins une fois par an
l’Eucharistie, si possible au temps
Pascal, préparés par le sacrement de
la Réconciliation. » (Catéchisme,
1389). Ce précepte ecclésiastique
n'est qu'un minimum, qui ne sera pas
toujours suffisant pour le
développement d'une authentique
vie chrétienne. C'est l’Église elle-
même qui « recommande vivement
aux fidèles de recevoir la sainte
Eucharistie les dimanches et les jours
de fête, ou plus souvent encore,
même tous les jours » (Catéchisme,
1389).

5.4.Le ministre de la Sainte
Communion



Le ministre ordinaire de la Sainte
Communion est l'évêque, le prêtre ou
le diacre[7]. Le ministre
extraordinaire permanent est
l’acolyte[8]. Peuvent être des
ministres extraordinaires de la
communion d'autres fidèles
auxquelles l'Ordinaire du lieu aura
accordé la faculté de distribuer
l'Eucharistie, quand cela aura été
jugé nécessaire pour l’utilité
pastorale des fidèles, et en l'absence
d'un prêtre, d'un diacre ou d'un
acolyte disponibles[9].

« Il n’est pas permis aux fidèles de
”prendre eux-mêmes la sainte hostie
ou le saint calice, encore moins de se
les transmettre de main en
main”»[10]. À propos de cette norme,
il convient de considérer que la
Communion a valeur de signe sacré ;
ce signe doit manifester que
l'Eucharistie est un don de Dieu à
l'homme; c'est pourquoi, dans les
conditions normales on devra



distinguer, dans la distribution de
l'Eucharistie, entre le ministre qui
dispense le Don, offert par le Christ
lui-même, et le sujet qui le reçoit
avec gratitude dans la foi et dans
l'amour.

5.5.Les dispositions pour recevoir
la sainte communion

Dispositions de l’âme

Pour communier dignement il est
nécessaire d'être en état de grâce de
Dieu. « Celui qui aura mangé le pain
ou bu la coupe de Seigneur d'une
manière indigne devra répondre du
Corps et du Sang du Seigneur. On
doit donc s'examiner soi-même avant
de manger ce pain et de boire à cette
coupe. Celui qui mange et qui boit
mange et boit son propre jugement
s'il ne discerne pas le corps du
Seigneur» (1 Co 11,27-29). En
conséquence nul ne doit s'approcher
de la Sainte Eucharistie qui ait
conscience de péché mortel aussi



contrit qu'il puisse être, sans le
recours préalable à la confession
sacramentelle (Catéchisme, 1385).

Pour communier avec fruit il est
requis, outre l'état de grâce, un effort
sérieux pour recevoir le Seigneur
avec la plus grande dévotion actuelle
possible: la préparation (lointaine et
proche), le recueillement, des actes
d'amour et de réparation,
d'adoration, d'humilité, l'action de
grâces, etc.

Dispositions du corps

La révérence intérieure devant la
Sainte Eucharistie doit se refléter
aussi dans les dispositions du corps.
L'Église prescrit le jeûne. Pour les
fidèles de rite latin le jeûne consiste à
s'abstenir de toute nourriture ou
boisson (à l'exception de l'eau ou de
médicaments) une heure avant de
communier[11]. On doit également
prêter attention à la propreté du
corps, à la manière de s’habiller de



façon adaptée, aux gestes de
vénération qui manifestent le respect
et l'amour envers le Seigneur,
présent dans le Saint-Sacrement (cf. 
Catéchisme, 1387).

La manière traditionnelle de
recevoir la Sainte Communion dans
le rite latin - qui est le fruit de la foi,
de l'amour et de la piété
multiséculaire de l'Église - et de la
recevoir à genoux et dans la bouche.
Les motifs qui ont donné lieu à cette
pieuse et très ancienne coutume
continuent à avoir pleine validité. On
peut également communier debout
et, dans certains diocèses du monde,
il est permis - mais jamais imposé -
de recevoir la communion dans la
main[12].

5.6.L’âge et la préparation pour
recevoir la première Communion

Le précepte de la communion
sacramentelle oblige à partir de
l'usage de raison. Il convient de



préparer très bien les enfants et de
ne pas retarder la première
communion : « Voyant cela, Jésus se
fâcha et leur dit : « Laissez les
enfants venir à moi, ne les empêchez
pas, car le royaume de Dieu est à
ceux qui leur ressemblent.» ». (Marc
10, 14)[13].

Pour pouvoir recevoir la
communion, il est requis que l'enfant
ait une connaissance suffisante,
selon sa capacité, des principaux
mystères de la foi, et qu'il sache
distinguer le Pain eucharistique du
pain commun. « Les parents en
premier, et ceux qui tiennent leur
place, de même que le curé, ont le
devoir de veiller à ce que les enfants
qui sont parvenus à l'âge de raison
soient préparés comme il faut et
soient nourris le plus tôt possible de
cet aliment divin, après avoir fait
une confession sacramentelle »[14].



5.7.Les effets de la Sainte
Communion

Ce que la nourriture produit dans le
corps pour le bien de la vie physique,
l'Eucharistie le produit dans l'âme,
d'une manière infiniment plus
sublime, pour le bien de la vie
spirituelle. Mais tandis que la
nourriture s’assimile à notre
substance corporelle, c'est nous qui,
en recevant la Sainte Communion,
nous assimilons au Christ : « Tu ne
me convertiras pas en toi, comme la
nourriture en ta chair, c’est toi qui te
transformeras en Moi »[15]. Par
l'Eucharistie la vie nouvelle dans le
Christ, initiée pour le croyant par le
baptême (cf. Rm 6, 3-4 ; Ga 3, 27-28),
peut se consolider et se développer
pour atteindre sa plénitude (cf. Ep 4,
13) permettant au chrétien de mener
à son terme l'idéal énoncé par saint
Paul : « Si je vis, ce n'est plus moi qui
vis, c'est le Christ qui vit en moi » (Ga
2, 20)[16].



C’est pourquoi, l'Eucharistie nous
configure au Christ, nous rend
participants de l’être et de la mission
du Fils, nous identifie à ses intentions
et à ses sentiments, nous donne la
force d’aimer comme le Christ nous
le demande (cf. Jn 13, 34-35), pour
enflammer tous les hommes et toutes
les femmes de notre temps aux feux
de l'amour divin qu'il est venu
apporter sur la terre (cf. Lc 12, 49).
Tout cela doit se manifester
effectivement dans notre vie : « Si la
réception du corps du Seigneur nous
a renouvelés, nous devons le prouver
par nos actes. Que nos pensées soient
sincères: qu'elles soient des pensées
de paix, de générosité, de service.
Que nos paroles soient véridiques,
claires, opportunes; qu'elles sachent
consoler et aider; surtout, qu'elles
sachent apporter aux autres la
lumière de Dieu. Que nos actes soient
cohérents, efficaces, opportuns; qu'ils
aient le bonus odor Christi, la bonne
odeur du Christ, parce qu'ils



rappelleront sa façon d'agir et de
vivre »[17].

Dieu par la Sainte Communion, fait
croître la grâce et les vertus,
pardonne les péchés véniels et la
peine temporelle, préserve des
péchés mortels et accorde la
persévérance dans le bien: en un
mot, il resserre les liens d'union avec
Lui (cf. Catéchisme, 1394-1395). Mais
l'Eucharistie n'a pas été instituée
pour le pardon des péchés mortels;
c'est là le propre du sacrement de la
confession (cf. Catéchisme, 1395).

L'Eucharistie est la source de l'unité
de tous les fidèles chrétiens dans le
Seigneur, c'est-à-dire de l'unité de
l’Église, Corps Mystique du Christ (cf. 
Catéchisme, 1396).

L'Eucharistie est gage ou garantie de
la gloire future, c'est-à-dire de la
résurrection et de la vie éternelle et
du bonheur près de Dieu, Un et
Trine, des Anges et de tous les saints :



« Le Christ ayant passé de ce monde
au Père, nous donne dans
l’Eucharistie le gage de la gloire
auprès de Lui : la participation au
Saint Sacrifice nous identifie avec
son Cœur, soutient nos forces au long
du pèlerinage de cette vie, nous fait
souhaiter la Vie éternelle et nous unit
déjà à l’Église du Ciel, à la Sainte
Vierge Marie et à tous les Saints » 
Catéchisme, 1419).

Angel Garcia Gomez

Bibliographie fondamentale

Catéchisme de l'Église Catholique,
1373-1405.

Jean Paul II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, 15; 21-25;
34-46.

Benoît XVI, Ex. Ap. Sacramentum
caritatis, 22-II-2007, 14-15; 30-32;
66-69.



Congrégation pour le Culte divin et la
Discipline des Sacrements,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, 25-III-2004, 80-107;
129-145; 146-160.

Lectures recommandées

Saint Josémaria, Homélies,Le jour de
la Fête-Dieu, Quand le Christ passe,
150-161.

J. Ratzinger, Dieu nous est proche.
L’Eucharistie au cœur de l'Église,
Parole et Silence, 2003.

J. Echevarria, Vivre la Sainte Messe,
Le Laurier, Paris, 2010

[1] C’est pourquoi, « la communion à
la seule espèce du pain permet de
recevoir tout le fruit de grâce de
l’Eucharistie » (Catéchisme, 1390).



[2] Cf. Paul VI, Encyclique Mysterium
fidei, 56 ; Jean-Paul II, Enc. Ecclesia de
Eucharistia, 29 ; Benoît XVI, Ex. Ap. 
Sacramentum caristatis, 66-69 ;
Congrégation pour le Culte divin et la
Discipline des Sacrements,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, 129-145.

[3] Jean-Paul II, Lettre Dominicae
Cenae, 3

[4] Le mot Pâque vient de l’hébreu et
signifie à l’origine passage, traversée.
Dans le livre de l’Exode, qui raconte
la première Pâque hébraïque (cf. Ex
12, 1-14 et Ex 12 21-27), ce mot est lié
au verbe "passer outre" (épargner),
au passage du Seigneur et de son
ange dans la nuit de la libération
(quand le Peuple élu a célébré la
Cène pascale), et au passage du
Peuple de Dieu de l’esclavage en
Égypte à la liberté de la terre
promise.



[5] Cela ne veut pas dire que sans la
communion de toutes les personnes
présentes la célébration de
l’Eucharistie serait invalide ; ou que
tous doivent communier sous les
deux espèces : cette communion n’est
nécessaire que pour le prêtre
célébrant.

[6] Cf. Missel Romain, Institutio
generalis, 80 ; Jean-Paul II, Enc. 
Ecclesia de Eucharistia, 16 ;
Congrégation pour le Culte divin et la
Discipline des Sacrements,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, 81-83; 88-89.

[7] Cf. CIC, 910 ; Missel Romain,
Institutio generalis, 92-94

[8] Cf. CIC, 910, § 2 ; Missel Romain, 
Institutio generalis, 98 ; Congrégation
pour le Culte divin et la Discipline
des Sacrements, Instruction 
Redemptionis Sacramentum, 154-160



[9] Cf. CIC, 910, § 2 et 230 § 3 ; Missel
Romain, Institutio generalis, 100 et
162 ; Congrégation pour le Culte
divin et la Discipline des Sacrements,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, 88.

[10] Congrégation pour le Culte divin
et la Discipline des Sacrements,
Instruction Redemptionis
Sacramentum, 94; cf. Missel Romain, 
Institutio generalis, 160.

[11] Cf. CIC, 919, § 1

[12] Cf. Jean-Paul II, Lettre Dominicae
Cenae, 11 ; Missel Romain, Institutio
generalis, 161 ; Congrégation pour le
Culte divin et la Discipline des
Sacrements, Instruction 
Redemptionis Sacramentum, 92

[13] Cf. Saint Pie X, Décret Quam
singulari, 1 : DS 3530 ; CIC, 913-914 ;
Congrégation pour le Culte divin et la
Discipline des Sacrements,



Instruction Redemptionis
Sacramentum, 87

[14] CIC, 914 ; cf. Catéchisme, 1457

[15] Saint Augustin, Confessions, 7,
10 : CSEL 38/1, 157

[16] Il est clair que si les effets
salvifiques de l’Eucharistie ne
s’obtiennent pas en une fois dans
leur plénitude « ce n’est pas par un
manque de puissance du Christ, mais
par un manque de dévotion de
l’homme » (St Thomas d’Aquin, S. Th.
q. 79,a. 5, ad. 3).

[17] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 156

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/leucharistie-iii/
(09/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/leucharistie-iii/
https://opusdei.org/fr-ca/article/leucharistie-iii/

	Thème 21 - L'Eucharistie (III)

