
opusdei.org

Lettre du Prélat
(septembre 2010)

Les diverses célébrations
liturgiques du mois de
septembre servent de guide à
cette lettre que le prélat de
l'Opus Dei adresse aux fidèles
de l'Oeuvre.

05/09/2010

Très chers, que Jésus me garde mes
filles et mes fils !

Comme chaque année, nous
célébrerons à la mi-septembre la fête
de l’Exaltation de la Sainte Croix. Elle



nous nous invite à contempler, pleins
de gratitude, cette merveille d’un 
Dieu qui a tellement aimé le monde,
qu'il a donné son Fils unique, afin que
quiconque croit en lui ne périsse point
mais ait la vie éternelle 1 .

Le Verbe de Dieu s’est fait homme, Il
a pris la condition de serviteur,
obéissant jusqu’à la mort et à la mort
sur une croix 2 , afin de nous sauver.
C’est pourquoi, levant les yeux vers
le Crucifié, nous adorons Celui qui
est venu enlever le péché du
monde et nous donner la vie
éternelle. L'Église nous invite à
dresser fièrement cette Croix
glorieuse pour que le monde
puisse voir jusqu'où est allé
l'amour du Crucifié pour les
hommes, pour tous les hommes.
Elle nous invite à rendre grâce à
Dieu parce que d'un arbre qui
apportait la mort, a surgi à
nouveau la vie 3 .



Pour les enfants de Dieu dans l’Opus
Dei, cette fête revêt un sens
particulier depuis que le Seigneur fit
comprendre plus profondément à
notre Père que nous sommes appelés
à hisser la Croix du Christ au sommet
de toutes les activités humaines
nobles. Instaurare omnia in
Christo, telle est la devise que
saint Paul donne aux chrétiens
d’Éphèse ; ordonner toutes choses
selon l’esprit de Jésus, placer le
Christ au sein même de toutes
choses. Si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum ( Jn 12,
32) , quand j’aurai été élevé de la
terre, j’attirerai tout à moi. Le
Christ, par son incarnation, par sa
vie de travail à Nazareth, par sa
prédication et ses miracles dans
les terres de Judée et de Galilée,
par sa mort sur la Croix, par sa
résurrection, est le centre de la
création, le Premier né et le
Seigneur de toute créature 4 . Et
pour collaborer à l’application de la



Rédemption à toutes les âmes, nous
avons aussi reçu du Seigneur le
travail professionnel : avec sa grâce,
nous tâchons de la réaliser le mieux
possible, avec esprit de service et
rectitude d’intention, en le
convertissant en prière.

C’est du sacrifice du Christ que
jaillissent toutes les grâces que Dieu
dispense aux hommes. Aussi ne
pouvons-nous posséder la vie
surnaturelle et participer à la
mission rédemptrice de Jésus qu’en
nous unissant, affectivement et
effectivement, à la Sainte Croix : tout
d’abord en vivant la Messe de notre
mieux, puisqu’elle nous met en
présence, de façon sacramentelle
mais bien réelle, du divin sacrifice du
Calvaire. La Messe, en outre, nous
pousse à accueillir avec joie les
adversités et les peines de notre
pèlerinage ici-bas ; et même à
rechercher activement la
mortification et la pénitence



volontaires, dans les petites choses
de chaque jour. « Quel bonheur que
d’avoir la Croix, s’exclamait un Père
de l’Église . Celui qui a la Croix
possède un trésor. 5 » Ce serait
pourtant une sérieuse erreur que de
confondre la Croix avec la tristesse,
avec la résignation ou avec un
panorama lugubre. C'est tout le
contraire : la Croix nous fait accéder
à la félicité qui se trouve dans le
Christ, et dans le Christ crucifié 6 .

Saint Josémaria en savait long sur le
sacrifice, car le Seigneur était entré
très tôt dans son âme pour le
préparer à la mission qu’il devait lui
confier : la fondation de l’Opus Dei. Il
accepta toujours avec
reconnaissance les événements
douloureux, qu’il ne parvenait pas
toujours à comprendre. Guidé par
l’Esprit Saint, il ne tarda pas à
percevoir en profondeur que la Croix
représente, et représentera toujours,



la garantie de l’efficacité surnaturelle
dans la mission apostolique.

C’est précisément cet accueil
surnaturel de la douleur qui est la
conquête suprême. Jésus, en
mourant sur la Croix, a vaincu la
mort ; Dieu tire la vie de la mort.
L'attitude d'un enfant de Dieu
n'est pas de se résigner, comme
devant une tragique infortune,
mais de savourer déjà l’avant-goût
de la victoire. Au nom de l’amour
victorieux du Christ, nous autres
chrétiens devons nous lancer sur
tous les chemins de la terre pour
devenir, par nos paroles et par nos
actes, des semeurs de paix et de
joie. Nous devons lutter — d’une
lutte de paix — contre le mal,
contre l’injustice, contre le péché,
afin de proclamer que l’actuelle
condition humaine n’est pas
définitive ; que l’amour de Dieu,
manifesté dans le Cœur du Christ,



assurera le triomphe glorieux et
spirituel des hommes 7 .

La joyeuse fécondité de la Croix est
de nouveau manifestée lors de la
célébration liturgique des Douleurs
de Marie, le 15 septembre. L’Église
nous invite à contempler la Vierge
auprès de son Fils qui, cloué au Bois
par amour, meurt pour nos péchés.
La Providence divine avait prévu
qu’elle serait présente à cette heure
du Golgotha, et c’était aussi pour que
Jésus puisse confier les hommes aux
soins de sa Mère : Femme, voici ton
fils 8 , lui dit-il. Et elle, plongée dans
une immense douleur, nous accueille
réellement, puisqu’elle entend le
Seigneur ajouter, en s’adressant à
Jean : Voici ta Mère 9 . Tandis que
Jésus se mourait, nous naissions à la
vie de la grâce, à l’existence nouvelle
de l’union avec Dieu, avec la
collaboration active de Notre Dame.



Beaucoup de saints et d’auteurs
spirituels ont fait remarquer que si,
lors de la naissance de Jésus à
Bethléem, les souffrances de la
maternité physique furent épargnées
à Notre Dame, il n’en fut pas de
même au moment de notre naissance
spirituelle. « La maternité
universelle de Marie, la « Femme »
des noces de Cana et du Calvaire,
rappelle Ève, « Mère de tous les
vivants » ( Gn 3, 20). Toutefois cette
dernière avait contribué à l'entrée du
péché dans le monde, tandis que
Marie, la nouvelle Ève, coopère à
l'événement salvifique de la
Rédemption (...).

« En vue de cette mission, –
expliquait le pape Jean-Paul II, – on
demande à Marie d'accepter le
sacrifice, très douloureux pour Elle,
de la mort de son Fils unique (…).
Son « oui » à ce projet constitue donc
son assentiment au sacrifice du
Christ, qu'elle accepte



généreusement en adhérant à la
volonté divine. Même si dans le
dessein de Dieu, la maternité de
Marie était destinée, dès le début, à
s'étendre à toute l'humanité, ce n'est
qu'au Calvaire, en vertu du sacrifice
du Christ, qu'elle se manifeste dans
sa dimension universelle » 10 .

Mes filles et mes fils, notre travail
auprès des âmes portera un fruit
abondant si, sereins et même joyeux,
nous restons bien unis à Jésus-Christ
sur la Croix, tout près de la Vierge
des Douleurs. La Rédemption,
consommée lors de la mort de
Jésus dans la honte et dans la
gloire de la Croix, scandale pour
les Juifs, folie pour les païens (1 Co
l, 23), se poursuivra par la volonté
de Dieu jusqu’à ce que vienne
l’heure du Seigneur. Il est
impossible de vivre selon le cœur
de Jésus sans se sentir envoyés
comme lui, peccatores salvos
facere (1 Tm 1, 15) , pour sauver



tous les pécheurs, convaincus de la
nécessité de se confier chaque jour
davantage à la miséricorde de
Dieu. C’est pourquoi notre désir le
plus ardent est de nous considérer
comme corédempteurs avec le
Christ, de sauver avec lui toutes
les âmes, parce que nous sommes,
que nous voulons être ipse
Christus , Jésus-Christ lui-même, et
Lui s’est livré lui-même pour le
rachat de tous (1 Tm 2, 6) 11 .

Tel est le chemin suivi par les
disciples du Christ depuis le début
même du christianisme. Appuyés sur
la force de la Croix, ils firent
connaître le message du Christ à
ceux qui les entouraient, et qui se
trouvaient souvent très loin de Dieu.
Ainsi s’accomplit, par la grâce du
Seigneur et la persévérance de ces
tout premiers, le prodige de la
conversion du monde païen.



Le 21, nous fêterons la Saint
Matthieu, l’un des Douze premiers,
qui, d’après la tradition, écrivit
l’évangile qui porte son nom, avant
de subir le martyre en Perse. Il avait
été lui-même le destinataire direct de
la soif d’âmes du Rédempteur. Il fut
appelé à le suivre alors qu’il était
publicain – circonstance qui, aux
yeux de la plupart des Israélites,
faisait de lui un pécheur public. Sur
la base de ces éléments, un
premier fait saute aux yeux : Jésus
n'exclut personne de son amitié.
Au contraire, alors qu'il se trouve
à table dans la maison de
Matthieu-Lévi, en réponse à ceux
qui trouvaient scandaleux qu'il
fréquentât des compagnies peu
recommandables, il prononce cette
déclaration importante : « Ce ne
sont pas les gens bien portants qui
ont besoin du médecin, mais les
malades. Je suis venu appeler non
pas les justes, mais les pécheurs » (
Mc 2, 17). La bonne annonce de



l'Évangile consiste précisément en
cela : dans l'offrande de la grâce de
Dieu au pécheur ! 12

L’exemple du Christ sera toujours un
stimulant pour le souci apostolique
de ses disciples. Nous évoluons, nous
aussi, au cœur d’une société dans
laquelle, malheureusement, — n’en
faisons pas un drame — bien des
gens ne savent rien de Dieu. D’autres
cheminent sur cette terre comme s’ils
ne le connaissaient pas, éloignés de
ses commandements et de ses
enseignements. Vers tous nous
devons nous tourner, pour les
rapprocher du Seigneur. Je me
souviens de la joie avec laquelle
notre fondateur accueillit les
enseignements du concile Vatican II,
lorsqu’il voyait prendre corps, avec
une intensité renouvelée, ce souci
de faire parvenir la Vérité à ceux
qui sont à l’écart de l’unique
Chemin, le Chemin de Jésus, car,
assurait-il, le désir de voir



l’humanité tout entière se sauver
me consume 13 . Nous pouvons bien
affirmer que, dans les circonstances
actuelles, les frontières de cet
apostolat ad fidem si cher à saint
Josémaria, se sont
extraordinairement élargies.

Dans les rapports avec nos collègues,
nous ne nous laisserons pas aller à
faire acception de personne. Saint
Josémaria le répétait inlassablement,
il n’y a pas une âme qui puisse être
exclue de notre charité. Bien plus,
nous devons entourer de toute notre
affection ceux qui se trouvent plus
éloignés de Dieu. Les ennemis du
Christ, disait une fois notre Père, lui
reprochent d’être ami des
pécheurs. Et comment donc ! Toi
aussi ! Autrement, comment
pourrions-nous les convertir ?
Comment pourrions-nous les
approcher du Médecin divin ? Bien
sûr que nous sommes amis des
pécheurs ! Tant que cette amitié



n’est pas un danger pour ta vie
intérieure, tu peux participer à ce
travail ; tant que tu possèdes assez
de chaleur spirituelle pour élever
la température de ces personnes
sans perdre la tienne. Oui ! amis
des pécheurs, amis pour de vrai :
avec votre prière, votre attitude
agréable et sincère, noble, mais en
évitant que cela ne devienne un
danger pour votre âme 14 .

Toute personne que nous croisons,
quelle qu’en soit l’occasion, doit
susciter en nous une véritable faim
d’apostolat, et le désir de l’aider à
s’approcher davantage de Jésus-
Christ. Sur nos épaules pèse le devoir
de propager le feu de l’amour de
Dieu qui doit nous consumer. Aussi
devons-nous nous demander, dès
que nous entrons en contact avec
quelqu’un : comment l’encourager à
se situer plus près de Dieu ? Que lui
suggérer ? Quel sujet aborder, pour



l’aider à mieux connaître la doctrine
chrétienne ?

Cette façon de faire est tout à fait
logique. Le pape Benoît XVI explique
que celui qui a découvert le Christ
se doit de conduire les autres vers
lui. On ne peut garder pour soi une
grande joie. Il faut la transmettre 
15 . C’est ce qu’ont fait en tout temps
les disciples fidèles du Seigneur. «
Lorsque vous pensez que quelque
chose vous a été profitable,
enseignait Saint Grégoire le Grand,
vous essayez d'y amener les autres.
Désirez donc que d'autres vous
accompagnent sur les chemins du
Seigneur. Si, allant au forum ou aux
bains publics, vous rencontrez un
ami oisif, vous l’invitez à vous
accompagner. Transposez cette
coutume terrestre au domaine
spirituel et, lorsque vous allez vers
Dieu, ne voyagez pas seul ! 16 »



Je vous ai déjà dit comment j’ai
revécu les journées passées par notre
Père en Équateur, quand il se
dépensait sans compter, sans une
plainte face à l’absence de forces
physiques ; au Pérou, où il s’entretint
longuement avec Jésus présent dans
le Saint Sacrement, en recourrant à
Marie et à Joseph ; au Brésil, où il
admirait la foule bigarrée de ses
habitants, et qui sont l’espérance
d’une grande moisson de Dieu.

Il y a quelques jours, à l’invitation de
l’évêque de Torun, en Pologne, j’ai
assisté à la dédicace d'une église à
Saint-Josémaria, et à l’installation
d’une relique de notre Père. C’est une
grande cause de joie que de voir la
dévotion à notre fondateur se
répandre dans le monde et éveiller
en d’innombrables âmes le désir de
se sanctifier dans la vie ordinaire.
Accompagnez-moi dans mon action
de grâces.



Et priez pour vos frères agrégés que
je vais ordonner prêtres, à
Torreciudad, le 5 septembre
prochain. Continuez de prier tous les
jours, très unis à mes intentions,
pour le pape, les évêques et les
prêtres du monde entier.

Je vous bénis de tout cœur,

Solingen, le 1er septembre 2010.

1 Jn 3, 16.

2 Cf. Ph 2, 8.

3 Benoît XVI, Homélie du 14
septembre 2008.

4 Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , n° 105.

5 Saint André de Crète, Sermon 10,
sur l’Exaltation de la Sainte Croix (PG
97, 1020)

6 Cf. l Co 1, 23.



7 Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 168.

8 Jn 19, 26.

9 Ibid ., 27.

10 Jean-Paul II, Discours de
l’audience générale du 23 avril 1997.

11 Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 121.

12 Benoît XVI, Discours de l’audience
générale du 30 août 2006.

13 Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
226.

14 Saint Josémaria, Notes prises lors
d’une méditation, le 15 avril 1954.

15 Benoît XVI, Homélie, 21 août 2005.

16 Saint Grégoire le Grand, Homélies
sur les évangiles 6, 6 (PL 76, 1098).



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-
prelat-septembre-2010/ (21/12/2025)

https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-septembre-2010/
https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-septembre-2010/
https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-septembre-2010/

	Lettre du Prélat (septembre 2010)

