opusdei.org

Lettre du Prélat
(novembre 2012)

Le Prélat nous suggere de
revenir "chaque mois a un
point de notre foi catholique
pour que chacune, chacun, y
pense en presence de Dieu et
essaye d’en tirer des
conséquences pratiques"

15/11/2012

Mes tres chers enfants, que Jésus
vous garde !

L’Eglise, en suivant la voix du
successeur de Pierre, désire que tous



les fidéles réaffirment leur adhésion
a Jésus-Christ, méditent plus
profondément les vérités que Dieu a
révélées, renouvellent leur désir
quotidien de suivre avec joie le
chemin qu’ll nous a tracé, tout en
s’efforcant encore plus de Le faire
connaitre aux autres par leur
apostolat. Remercions dés
maintenant la Sainte Trinité pour les
aides abondantes que, j’en suis sar,
Elle déversera sur les ames dans les
prochains mois. Rien de plus normal,
donc, que de savoir correspondre a
ces bontés du Ciel.

J’ai 'intention de traiter chaque mois
un point de notre foi catholique pour
que chacune, chacun, y pense en
présence de Dieu et essaye d’en tirer
des conséquences pratiques. Comme
le recommande le saint-pére,
arrétons-nous sur les articles de la foi
contenus dans le Credo. En effet, se
demande Benoit XVI : « Ou trouvons-
nous la formule essentielle de la foi ?



Ou trouvons-nous les vérités qui
nous ont été fidelement transmises et
qui constituent la lumiéere pour notre
vie quotidienne ? » [1] Le pape lui-
méme nous donne la réponse : «
Dans le Credo, dans la Profession de
foi ou le Symbole de la foi, nous nous
rattachons a ’événement originel de
la Personne et de I’histoire de Jésus
de Nazareth ; ce que ’Apdtre des
Nations disait aux chrétiens de
Corinthe se réalise : “Je vous ai donc
transmis en premier lieu ce que
j’avais moi-méme recu [...].” (1 Co 15,
3-4) » [2]

AToccasion d’une autre année de la
foi, proclamée par Paul VI en 1967,
saint Josémaria nous invitait lui aussi
a approfondir le contenu du Credo.
Renouvelons périodiquement notre
résolution de suivre ce conseil. Apres
avoir rappelé une fois de plus que,
dans I’Opus Dei, nous cherchons
partout et toujours a sentire cum
Ecclésia, a sentir avec ’Eglise du



Christ, notre Meére [3], 1l ajoutait :
C’est pour cela que je veux que nous
rappelions maintenant ensemble, de
maniere forcément bréve et
sommaire, les vérités fondamentales
du saint Credo de I’Eglise ; le dépot
que Dieu, en se révélant, lui a confié.
[4] C’est en permanence, j’insiste,
mais plus particulierement au long
de cette année, que nous devons
réaliser un intense apostolat de la
doctrine. Nous constatons que cela
est chaque jour plus nécessaire, car il
y a beaucoup de gens, méme
catholiques, qui se considérent
comme chrétiens mais ne sont pas en
mesure de donner les raisons de leur
foi & ceux qui n’ont pas encore recu
le message de ’Evangile, ou qui
connaissent mal ces vérités
transmises par les Apotres et que
I’Eglise conserve fidélement.

Benoit XVI a exprimé son souhait que
cette année permette a chacun «
d’approfondir les vérités centrales de



la foi sur Dieu, sur ’homme, sur
l’Eglise, sur toute la réalité sociale et
cosmique, en méditant et en
réfléchissant sur les affirmations du
Credo. Et je voudrais qu’il apparaisse
clairement que ces contenus ou
vérités de la foi (fides quce) sont liés
directement a notre vécu ; ils
requiérent une conversion de
I’existence, qui donne vie a une
nouvelle maniére de croire en Dieu
(fides qua). Connaitre Dieu, Le
rencontrer, approfondir les traits de
son visage, met notre vie en jeu, car
Il entre dans les dynamismes
profonds de I’étre humain. » [5]

Ce sont deux aspects indissociables :
adhérer aux vérités de la foi par
I'intelligence, et faire que, par la
volonté, ces vérités informent
pleinement nos actions, méme les
plus petites, et en particulier les
obligations inhérentes a la condition
de chacun. Comme notre fondateur
I’a écrit : On doit obéir dans un acte



supréme de liberté et de libération,
aussi bien a une motion et a la
lumiére de la grace, qu’a une
proposition externe de ce qu’il faut
croire. On ne favorise pas l’obéissance
a Paction intime de UEsprit Saint dans
I’ame, si l’'on conteste la proposition
externe et autorisée de la doctrine de
la foi. [6]

La conséquence est claire : nous
devons vouloir et nous efforcer de
connaitre plus et mieux
I’enseignement du Christ, pour
pouvoir ainsi le transmettre aux
autres. Nous allons le faire, avec
I’aide de Dieu, en nous arrétant sur
les articles de foi pour les méditer
attentivement. L’apprentissage
théorique ne suffit pas. Il faut «
découvrir le lien profond entre les
veérités que nous professons dans le
Credo et notre existence quotidienne,
afin que ces vérités soient
véritablement et concretement —
comme elles ’'ont toujours été — une



lumiére pour les pas de notre vie,
une eau qui irrigue les passages
arides de notre chemin, une vie qui
vainc certains déserts de la vie
contemporaine. Dans le Credo se
greffe la vie morale du chrétien, qui
trouve en lui son fondement et sa
justification. » [7] Prions avec piété
ou méditons cette profession de foi,
en demandant au Paraclet des
lumiéres pour aimer ces vérités et en
devenir plus familiers.

Par conséquent, dans nos
conversations apostoliques et dans
les cours de doctrine chrétienne que
nous donnons a ceux qui participent
de l’apostolat de la Prélature,
recourons sans cesse a I’étude et a la
révision du Catéchisme de I’Eglise
Catholique ou de son Compendium. Et
nous autres prétres, recourons avec
persévérance a ces documents dans
nos méditations et conférences.
Ainsi, nous tacherons tous de
confronter notre existence



quotidienne a ces points de référence
contenus dans le Catéchisme. Je me
rappelle souvent la lecture fréquente
que faisait saint Josémaria du
catéchisme de saint Pie V— ’actuel
n’existait pas encore — et de celui de
saint Pie X, qu’il recommandait a
ceux qui I’écoutaient.

Je crois en un seul Dieu, le Pere tout-
puissant, créateur du ciel et de la
terre, de l'univers visible et invisible.
[8] Le premier article du Credo
exprime la foi de I’Eglise dans
I’existence d’un Dieu personnel,
créateur et conservateur de toutes
choses, qui gouverne I’'univers entier,
et en particulier les hommes, par sa
providence. Certes, lorsqu’on regarde
avec des yeux limpides, tout proclame
notre Dieu et Créateur. Le Seigneur,
qui a récompensé Pierre pour sa foi en
faisant de lui la téte de sa sainte Eglise
(cf. Mt 16, 13-19), récompensera
également les chrétiens croyants que
nous sommes avec une clarté



nouvelle. En effet, ce que l’on peut
connaitre de Dieu est manifeste parmi
eux — les croyants — parce que Dieu
le leur a déclaré ; parce que depuis la
création du monde, ce qui est invisible
en Dieu, sa puissance éternelle et sa
divinité, sont connus a travers les
créatures (cf. Rm 1, 20). [9] Je vous
suggere, comme je vous ’ai écrit, de
réciter le Credo avec une foi
nouvelle, de le proclamer avec joie et
de vous réfugier dans ces vérités si
essentielles pour les chrétiens.

Nous savons tous que, par suite du
péché originel, la nature humaine a
été profondément blessée, de sorte
qu’il est devenu difficile aux hommes
de pouvoir connaitre clairement,
sans aucun mélange d’erreur, par la
seule vertu de la raison naturelle,
I'unique vrai Dieu [10]. Et & cause de
cela, Dieu, dans sa bonté et sa
miséricorde infinies, s’est
progressivement révélé dans
I’Ancien Testament jusqu’a ce que,



par Jésus-Christ, advienne la
plénitude de la Révélation. En
envoyant son propre Fils dans la
chair, Il nous a clairement montré
non seulement les vérités que le
péché avait obscurcies, mais
I'intimité de sa propre vie divine. Au
sein de 'unique nature divine
subsistent de toute éternité trois
personnes réellement distinctes : le
Pere, le Fils et le Saint-Esprit,
indissolublement unies dans une
merveilleuse et indicible communion
d’amour. « Le mystere de la Sainte
Trinité est le mystére central de la foi
et de la vie chrétienne. Cest le
mystére de Dieu en Lui-méme. Il est
donc la source de tous les autres
mysteres de la foi, la lumiére qui les
éclaire. » [11] « C’est un mystere de la
foi au sens strict, 'un des “mysteres
cachés en Dieu, qui ne peuvent étre
connus s’ils ne sont révélés d’en
haut” (Conc. Vatican I : DS 3015). »
[12]



La révélation de sa vie intime, qui
veut nous rendre participants de ce
trésor par la grace, constitue le plus
beau cadeau que le Seigneur nous a
fait. Un don totalement gratuit, fruit
exclusif de sa bonté. Par conséquent,
la recommandation de notre
fondateur est logique : Prions
toujours le Credo avec un esprit
d’adoration, de louange et de
contemplation amoureuse. [13]

Je demande a saint Josémaria de
nous aider a prononcer le mot credo,
je crois, avec la sainte passion avec
laquelle il le répétait si souvent, tout
au long de la journée. Il nous
conseillait également : Apprends a
louer le Pere, le Fils et le Saint-Esprit.
Apprends a avoir une dévotion
particuliére a la Sainte Trinité : Je
crois en Dieu le Pére, je crois en Dieu
le Fils, je crois en Dieu le Saint-Esprit.
Jespere en Dieu le Pére, j’espére en
Dieu le Fils, j’espére en Dieu le Saint-
Esprit. ’aime Dieu le Pére, j’aime Dieu



le Fils, j’aime Dieu le Saint-Esprit. Je
crois, j’aime la Sainte Trinité et
j’espeére en Elle. [14] Et il continuait :
Cette dévotion est nécessaire, comme
un exercice surnaturel de ’'ame, qui se
traduit par des élans du coeur, méme
s’ils ne sont pas toujours faits de
paroles. [15] Est-ce que nous tirons
parti de ces recommandations ?
Voulons-nous « croire » comme Dieu
I’attend de nous ? Est-ce que le fait de
croire en Dieu éternel et tout-
puissant nous apporte la

tranquillité ?

Le premier article du Credo est le roc
sur lequel s’appuient la foi et le
comportement chrétiens. Comme
Benoit XVII’a déclaré a la veille de
I'inauguration de I’Année de la Foi : «
Nous devons apprendre la lecon la
plus simple et fondamentale du
Concile [Vatican II], c’est-a-dire, que
le christianisme dans son essence
consiste dans la foi en Dieu, qui est
Amour trinitaire, et dans la



rencontre, personnelle et
communautaire, avec le Christ qui
oriente et guide la vie : tout le reste
en découle [...]. Le Concile nous
rappelle que I'Eglise, dans toutes ses
composantes, a le devoir, le mandat
de transmettre la parole de 'amour
de Dieu qui sauve, pour que soit
écouté et accueilli cet appel divin qui
contient en lui notre béatitude
éternelle. » [16]

I1 est donc nécessaire de se plonger
plus profondément dans le premier
article de foi. Je crois en Dieu ! Cette
premiere affirmation se présente
comme la plus fondamentale. Tout le
symbole parle de Dieu et, s’il se
réfere également a ’lhomme et au
monde, il le fait en relation avec
Dieu. Les autres articles de cette
profession de foi dépendent du
premier : ils nous poussent a mieux
connaitre Dieu, tel qu’ll s’est
progressivement révélé aux
hommes. Par conséquent, parce qu’il



contient quelque chose d’aussi
fondamental, nous ne pouvons nous
résigner a nous lasser de le
communiquer a d’autres. Comme je
vous le rappelais au début de ces
lignes, l’aide de Dieu ne nous
mangquera pas pour accomplir cette
tache.

Durant le mois de novembre, la
liturgie nous invite a considérer de
facon particuliére les vérités
éternelles. Avec saint Josémaria, je
vous redis : Il ne faut jamais perdre de
vue cette fin sublime a laquelle nous
sommes destinés. Que sert-il a un
homme de gagner le monde entier
s’il perd son &me ? Ou que donnera
un homme en échange de son ame ?
(Mt 16, 26). Notre fin ultime est
unique, surnaturelle, et elle rassemble,
perfectionne et éléve notre fin
naturelle, parce que la grdce suppose,
recueille, soigne, éléve et exalte la
nature. [17]



Soyons convaincus que vivre le
Credo, 'intégrer dans toute notre
existence, nous permettra de mieux
comprendre et d’aimer davantage
notre magnifique dépendance de
Dieu, de savourer la joie
incomparable d’étre et de savoir que
nous sommes ses enfants. Le
Catéchisme de I’Eglise Catholique
nous rappelle que la foi a des
conséquences énormes pour nos
vies. Elle nous pousse, d’abord, a
reconnaitre la grandeur et la majeste
de Dieu, en I’adorant ; a demeurer
dans une attitude constante d’action
de graces pour ses bienfaits ; a
estimer la vraie dignité de tous les
hommes et femmes, créés a I'image
et a la ressemblance de Dieu et, par
conséquent, dignes de vénération et
de respect ; a user droitement des
choses créées que le Seigneur a mises
a notre service ; a Lui faire confiance
en toutes circonstances, et surtout
dans ’adversité [18].



Avant de terminer, je propose que
nous augmentions spécifiquement
nos priéres pour les fruits de
I’assemblée du Synode des évéques
sur la nouvelle évangélisation, qui
s’est achevée il y a quelques jours.
Prions pour que dans le monde, du
Nord au Sud, on note le souffle du
Paraclet, qui pousse les coeurs des
fideles catholiques a participer
activement a ce nouveau printemps
de la foi, que le pape encourage
fortement.

Confiez de maniere spéciale vos
fréres qui recevront le diaconat le 3
novembre dans la Basilique de Saint-
Eugeéne. Et redoublons nos actions de
graces a la Trinité, dans la
perspective du 28 novembre, qui
marquera les trente ans de I’érection
de I’Opus Dei en prélature
personnelle. De nombreux fruits
spirituels ont eu lieu depuis lors,
comme 'affirmait le tres cher don
Alvaro, lorsqu’il écrivait que par



I’accomplissement de l’intention
spéciale de saint Josémaria
viendraient sur I’Euvre toutes sortes
de biens : Omnia bona pdriter cum
illa![19]

Exprimons notre gratitude au Ciel
par les mains de la Sainte Vierge,
tout en recourant au premier
successeur de saint Josémaria, qui a
tant prié, souffert et travaillé pour
que s’accomplisse ce qui lui fut
confié par notre fondateur. Le
moyen de concreétiser cette gratitude
est a la portée de chacune et de
chacun : une fidélité indéfectible a
Dieu, en commencant et
recommencant tous les jours pour
essayer de Le fréquenter plus
intimement.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Peére,

+ Xavier



Rome, le 1er novembre 2012.

[1] Benoit XVI, Discours a I’audience
générale, 17 octobre 2012.

[2] Ibid. [3] Saint Josémaria, Lettre 19
mars 1967, n° 5.

[4] Ibid. [5] Benoit XVI, Discours a
I’audience générale, 17 octobre 2012.

[6] Saint Josémaria, Lettre 19 mars
1967, n° 42.

[7] Benoit XVI, Discours a I’audience
générale, 17 octobre 2012.

[8] Missel Romain, Credo (de Nicée-
Constantinople).

[9] Saint Josémaria, Lettre 19 mars
1967, n° 55.

[10] Cf. Catéchisme de I’Eglise
Catholique, nn 36-38.

[11] Catéchisme de IEglise Catholique,
n° 234.



[12] Ibid., n® 237.

[13] Saint Josémaria, Lettre 19 mars
1967, n° 55.

[14] Saint Josémaria, Forge, n° 296.

[15] Ibid. [16] Benoit XVI, Discours a
I’audience générale, 10 octobre 2012.

[17] Saint Josémaria, Lettre 19 mars
1967, n° 59.

[18] Cf. Catéchisme de I’Eglise
Catholique, n° 222-227.

[19] Sg 7, 11. Cf. Lettre, 28 novembre
1982, no 4 (Lettres de famille, vol. II,
n° 313).

Copyright © Preelatura Sanctae Crucis
et Operis Dei

(Toute diffusion publique totale et/ou
partielle du contenu, est totalement
interdite sans ’accord préalablement
écrit du copyright)



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-
prelat-novembre-2012/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-novembre-2012/
https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-novembre-2012/
https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-novembre-2012/

	Lettre du Prélat (novembre 2012)

