
opusdei.org

Lettre du Prélat
(novembre 2010)

Dans sa lettre pastorale du mois
de novembre, le prélat de
l'Opus Dei nous invite à
approfondir le dogme de la
communion des saints, et
renforcer ainsi l'union entre les
membres de l'Eglise qui sont au
Ciel, au Purgatoire et sur terre.

10/11/2010

Très chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !



Nous rappelons aujourd’hui le
souvenir des bienheureux qui
jouissent déjà au ciel de la vision de
Dieu. Voici qu’apparut à mes yeux une
foule immense, impossible à
dénombrer, de toute nation, race,
peuple et langue ; debout devant le
trône et devant l’Agneau, vêtus de
robes blanches, des palmes à la main,
ils crient d’une voix puissante : « Le
salut vient de notre Dieu, qui siège sur
le trône, ainsi que de l’Agneau »[1].

C’est ainsi que la Sainte Écriture, en
un tableau grandiose, représente la
foule innombrable de ceux qui sont
parvenus à bon port au terme de leur
parcours terrestre. Ils forment
l’Église triomphante. Avec la Sainte
Vierge et saint Joseph, avec les saints
canonisés – parmi lesquels nous
sommes particulièrement heureux
de vénérer notre Père, – des millions
et des millions de personnes
ordinaires vivent pour toujours en
Dieu et pour Dieu. Elles ont livré sur



la terre les batailles de la vie
spirituelle et, avec l’aide de la grâce,
elles les ont remportées. Mon âme se
tourne avec reconnaissance vers les
hommes et les femmes de l’Œuvre
qui ont servi le Seigneur fidèlement,
et qui nous assistent désormais
depuis le Ciel par leur intercession.
Cette reconnaissance, cependant, ne
doit pas en rester au souvenir. Elle
doit conduire à compter sur leur
aide, dans une étroite unité, pour
continuer de parcourir le chemin
qu’ils ont si magnifiquement suivi.

Je me tourne aussi avec une grande
tendresse vers ceux qui nous ont
formés ou que nous avons côtoyés
sur terre : père et mère, frères et
sœurs, parents, amis, collègues, et
bien d’autres personnes qui,
inconnues de nous, nous ont
pourtant aidés ou que nous avons
aidées par notre lutte personnelle,
grâce à la communion des saints, à
parvenir à la contemplation de la



Trinité. Je vous suggère, comme j’ai
vu notre Père le faire, de vous
confier à l’intercession de tous vos
parents défunts.

Nous ne pouvons pas oublier non
plus cette grande multitude qui nous
est chère, celle qui attend le moment
de franchir pour de bon le seuil du
Ciel : les âmes bénies du Purgatoire, 
l’Église souffrante, qui se préparent à
entrer dans la gloire. Elles sont déjà
dans la joie, commentait saint
Josémaria, car leur salut est
assuré, bien qu’elles doivent
encore se purifier un peu pour
aller à Dieu[2]. L’Église aussi s’en
souvient, qui leur consacre une
commémoration spéciale le 2
novembre, et demande à chaque
prêtre de célébrer le Sacrifice
eucharistique en suffrage pour les
défunts.

Les semaines qui viennent
constituent une occasion privilégiée



pour approfondir notre sens de la
communion des saints. Par nos
prières et nos mortifications, par
l’offrande de notre travail et, surtout,
en appliquant les fruits de la sainte
messe pour les âmes du purgatoire,
nous sommes à même de les aider à
réparer leurs fautes et à parvenir
ainsi au ciel. Comment ne pas penser
à la dévotion constante avec laquelle
notre Père priait et faisait prier pour
elles, en tout temps mais
spécialement quand arrivait le mois
de novembre ? Il nous invitait à être
généreux dans l’offrande de
suffrages ; et sa grande aspiration
était qu’à nous tous, nous arrivions à
« vider le purgatoire », par
l’abondance des messes offertes et la
générosité de nos sacrifices et de nos
prières. C’est pourquoi je me
demande et je vous demande :
Comment aimons-nous les âmes des
défunts, et celles des vivants ?
Jusqu’à quel point dépensons-nous



pour les autres nos heures et nos
jours ?

Ces réflexions nous aident à entrer
plus profondément dans le mystère
de l’Église militante à laquelle nous
appartenons pour l’instant. Nous en
faisons partie non seulement de
manière passive, en tant que
destinataires du salut apporté par le
Christ, mais aussi de façon active, car
nous sommes tous, et nous devons
tous nous sentir Église, appelés à
contribuer positivement à
l’édification du Corps mystique du
Christ sur la terre et à sa
consolidation définitive dans le ciel.
Nous pouvons nous demander, avec
des mots de saint Josémaria : Est‑ce
que je partage avec le Christ sa
soif des âmes ? Est‑ce que je prie
pour cette Église dont je fais
partie, dans laquelle je dois
accomplir une mission spécifique
que personne d’autre ne peut
remplir à ma place ?[3]



Le concile Vatican II, reprenant des
expressions de la Sainte Écriture,
enseigne que l’Église est un « édifice
de Dieu. Le Seigneur lui-même s’est
comparé à la pierre que les
bâtisseurs ont rejetée mais qui est
devenue tête d’angle. Sur ce
fondement l’Église est construite par
les apôtres et c’est de lui qu’elle
reçoit fermeté et cohésion »[4]. Saint
Pierre, dans sa première épître,
affirme que sur le Christ, qui est la 
pierre vivante, rejetée par les
hommes, mais choisie, précieuse
auprès de Dieu, vous-mêmes, comme
pierres vivantes, prêtez-vous à
l’édification d’une édifice spirituel,
pour un sacerdoce saint, en vue
d’offrir des sacrifices spirituels,
agréables à Dieu par Jésus-Christ[5].

C’est ce qui s’est produit lors de notre
baptême, où nous avons été
incorporés à l’Église comme éléments
vivants pour la construction de la
maison de Dieu sur terre[6]. être



dans l’Église est déjà beaucoup ;
mais cela ne suffit pas. Nous
devons être Église, parce que notre
Mère ne doit jamais être pour nous
une inconnue, extérieure et
étrangère à nos pensées les plus
profondes[7]. L’union totale à Jésus-
Christ est une condition
indispensable pour avoir ici-bas la
vie dans l’Église et pour parvenir
ensuite au bonheur éternel.

Nous ne sommes pas des éléments
inertes, mais des pierres vivantes,
appelés à collaborer volontairement
et librement à l’application des
mérites du Christ en nous-mêmes et
chez les autres. C’est ce que nous fait
considérer l’Apôtre des Gentils : 
Selon la grâce de Dieu qui m’a été
donnée, tel un bon architecte, j’ai posé
le fondement. Un autre bâtit dessus.
Mais que chacun prenne garde à la
manière dont il y bâtit. De fondement
en effet, nul n’en peut poser d’autre
que celui qui s’y trouve, à savoir Jésus-



Christ. Que si sur ce fondement on
bâtit avec de l’or, de l’argent, des
pierres précieuses, du bois, du foin, de
la paille, l’œuvre de chacun deviendra
manifeste ; le Jour la fera connaître,
car il doit se révéler dans le feu, et
c’est le feu qui éprouvera la qualité de
l’œuvre de chacun[8].

Édifions donc l’Église dans notre
existence sur l’unique fondement qui
est le Christ, édifions-la avec l’or de
notre don à Dieu, avec l’argent de nos
sacrifices et de nos mortifications,
avec les pierres précieuses de nos
vertus, faibles peut-être, mais
agréables à Dieu si nous
correspondons à ses grâces
continuelles. Avec l’aide du Seigneur,
évitons non seulement les péchés
graves, mais ayons aussi en horreur
le péché véniel délibéré, les fautes et
les imperfections : ce qui ne peut pas
être offert à Dieu est du foin, de la
paille, un matériau inutilisable dont
il faut se débarrasser pour entrer au



ciel. Telle est la raison d’être des
œuvres de pénitence sur notre
chemin terrestre et la nécessité de se
purifier au purgatoire après la mort.

Saint Paul ajoute : Ne savez-vous pas
que vous êtes un temple de Dieu, et
que l’Esprit de Dieu habite en vous ?
[9] La liturgie le souligne pendant ce
mois de novembre en célébrant
l’anniversaire de la dédicace de la
basilique Saint-Jean-de-Latran, le 9,
et des basiliques Saint-Pierre et Saint-
Paul, le 18. Méditons sur le
symbolisme de ces fêtes, en en tirant
des conséquences pratiques pour
notre conduite. Car, comme le dit la
préface de la messe de la dédicace
d’une église en s’adressant à Dieu le
Père, « dans cette maison que tu nous
a donnée, où tu accueilles le peuple
qui marche vers toi, tu nous offres
un signe merveilleux de ton alliance :
ici, tu construis pour ta gloire le
temple vivant que nous sommes ; ici,
tu édifies l’Église, ton Église



universelle, pour que se constitue le
Corps du Christ ; et cette œuvre
s’achèvera en vision de bonheur
dans la Jérusalem céleste »[10].

Arrêtons-nous devant cette réalité
grandiose : nous sommes tous
également membres de l’Église, bien
qu’ayant chacun une fonction
propre. Chaque élément de la
structure de l’Église est important,
souligne le pape Benoît XVI. 
Cependant ils vacilleraient et
s’écrouleraient tous sans la pierre
angulaire qu’est le Christ. En tant
que « concitoyens » de cette «
demeure de Dieu », les chrétiens
doivent travailler ensemble pour
s’assurer que l’édifice soit solide
afin que d’autres personnes aient
envie d’y entrer et de découvrir les
nombreux trésors de grâce qui s’y
trouvent[11].

Méditons, mes filles et mes fils, sur
cette charge que le Seigneur nous a



confiée, et accomplissons-la avec le
sens des responsabilités, comme les
serviteurs de la parabole qui ont fait
fructifier les biens que leur maître
leur avait confiés, afin de les lui
rendre accrus à son retour[12]. Et
cela arrivera, ce sera une joyeuse
réalité, si nous demeurons unis au
Christ par les liens de la foi, par la
réception des sacrements et par la
communion avec le Pontife romain
et avec le collège des évêques.

Réfléchissons à un symbole qui ne
peut passer inaperçu. Je veux parler
de l’autel qui, dans les églises, occupe
une place si importante qu’il est
consacré au culte lors d’une
cérémonie particulière, d’une grande
richesse de significations. C’est lors
de la solennité de la Toussaint 1958
que saint Josémaria consacra les
autels de l’oratoire des Saints-
Apôtres, à Villa Tevere. Comme
toujours dans les cérémonies
liturgiques, sa piété était tangible.



Chaque rubrique et chaque parole
était empreinte de délicatesse envers
le Seigneur, qui a voulu nous laisser
le saint Sacrifice de la messe, pour
nous montrer à quel point il nous a
aimés et il nous aime.

Par cette cérémonie l’Église nous
rappelle que nous avons nous aussi
été consacrés, mis « à part » pour
le service de Dieu et la
construction de son règne. Trop
souvent, cependant, nous nous
retrouvons immergés dans un
monde qui voudrait mettre Dieu «
de côté ». Au nom de la liberté et
de l’autonomie humaine, le nom de
Dieu est mis sous silence, la
religion est réduite à une dévotion
personnelle et la foi est écartée de
la place publique. Parfois, indique
Benoît XVI, une mentalité de ce
genre, totalement opposée à
l’essence de l’Évangile, peut même
en venir à obscurcir notre



compréhension de l’Église et de sa
mission[13].

Efforçons-nous de rejeter toujours
cette mentalité, qui s’insinue parfois
dans le comportement des chrétiens.
Je vous cite, dans ce contexte, ce que
saint Josémaria aimait dire lorsqu’il
célébrait la dédicace d’un autel. Vous
et moi, nous sommes comme des
autels : nous avons été oints. Nous
avons reçu une onction d’huile,
d’abord lors du baptême, puis à la
confirmation. Et nous attendons
avec joie le moment de recevoir
l’extrême-onction (...), où nous
serons oints de nouveau. Nous
sommes donc quelque chose de
saint et, par conséquent, notre
corps doit être consacré à Dieu
notre Seigneur. En évitant la
niaiserie, nous avons à vivre la
vertu de modestie, prendre soin de
notre corps, le mettre au service
de Dieu, le vêtir convenablement.
Et pour cela l’âme aussi doit être



revêtue de ces bons habitusqu’on
appelle vertus, et qui sont si
propres du chrétien[14].

Nous pourrions tirer bien d’autres
conséquences de ces fêtes, pour les
appliquer à notre vie spirituelle ; je
les laisse à votre considération. Mais
je ne veux pas terminer sans vous
rappeler d’autres fêtes liturgiques et
anniversaires de l’Œuvre des
prochaines semaines. En premier
lieu, la solennité du Christ Roi, le 21 :
préparons-nous à renouveler la
consécration de l’Opus Dei au Cœur
Sacré de Jésus. Donnons un sens
nouveau aux engagements acquis
envers le Seigneur au moment de
recevoir le baptême, et ratifiés par
notre vocation à l’Opus Dei. Et je
vous suggère en passant de vous
demander : Comment est-ce que je le
laisse régner tout au long de la
journée ? Comment est-ce que je
répands son règne à travers le travail
et l’amitié ?



Puis le 28 novembre, anniversaire de
l’érection de la prélature de l’Opus
Dei (qui coïncide cette année avec le
premier dimanche de l’avent, comme
en 1982), remercierons Dieu de tout
notre cœur pour ce pas en avant si
important. Prions spécialement pour
que, comme l’affirmait le Serviteur
de Dieu Jean-Paul II dans la
constitution apostolique Ut sit,
l’Œuvre soit toujours et à tout
moment un instrument efficace au
service de la mission universelle de
l’Église.

Je me trouvais récemment à
Pampelune, où j’ai célébré la sainte
messe sur le campus de l’Université
de Navarre. Avec quelques milliers
de personnes, j’ai remercié Dieu pour
les cinquante ans de l’Université et
de la fondation de l’Association des
amis. Comme vous pouvez
l’imaginer, saint Josémaria était
constamment présent avec nous,
notamment parce que j’ai renouvelé



le saint Sacrifice sur le lieu même où
notre saint fondateur avait célébré la
messe en octobre 1967. Les paroles
qu’il avait alors prononcées ont servi
de fil conducteur à mon homélie,
pour rappeler à tous que Dieu nous
appelle à nous sanctifier dans la vie
ordinaire.

Que notre gratitude se manifeste
aussi dans l’intensité de notre prière
pour la personne et les intentions du
souverain pontife, à qui tous les
fidèles de l’Opus Dei, laïcs et prêtres,
comme les autres chrétiens, veulent
demeurer étroitement unis en toutes
circonstances. Et continuez de prier
pour mes intentions, qui n’ont
d’autre fin que le meilleur service de
l’Église et des âmes. Je me sens uni à
vous tous, et j’ai besoin que vous me
souteniez jour après jour.

Il me vient à l’esprit que ce mois-ci
verra aussi un nouvel anniversaire
de l’épisode de la rose de Rialp. Je



demande à sainte Marie de nous
donner à tous les forces dont nous
avons besoin pour la traversée qui
nous attend pour parvenir au ciel. Et
confions au Seigneur les fidèles de la
prélature qui recevront l’ordination
diaconale le 13 novembre prochain.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père,

+ Xavier 

Rome, le 1er novembre 2010. 

[1] Ap 7, 9-10.

[2] Saint Josémaria, Notes prises au
cours d’une réunion de famille, 9
avril 1974.

[3] Saint Josémaria, Homélie Loyauté
envers l’Église, 4 juin 1972.

[4] Concile Vatican II, const. dogm. 
Lumen gentium, n° 6.



[5] 1 P 2, 4-5.

[6] Cf. 1 Tm 3, 15.

[7] Saint Josémaria, Homélie Loyauté
envers l’Église, 4 juin 1972.

[8] 1 Co 3, 10-13.

[9] Ibid., 16.

[10] Missel romain, Préface I de la
dédicace d’une église.

[11] Benoît XVI, Discours, 18 juillet
2008.

[12] Cf. Mt 25, 20-23.

[13] Benoît XVI, Homélie pour la
dédicace d’un autel, 19 juillet 2008.

[14] Saint Josémaria, Notes prises au
cours d’une réunion de famille, 27
octobre 1974.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-
prelat-novembre-2010/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-novembre-2010/
https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-novembre-2010/
https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-novembre-2010/

	Lettre du Prélat (novembre 2010)

