
opusdei.org

Lettre du Prélat
(février 2013)

Se faisant l'un de nous, le Christ
a assumé une nature humaine
parfaite. Tout au long de cette
lettre, le Prélat nous invite à
connaître, fréquenter et aimer
la Très Sainte Humanité du
Christ pendant sa vie publique,
en suivant les scènes de l'
évangile.

08/02/2013

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !



La considération de l’immense
amour de Dieu pour les hommes,
manifesté avant tout dans le mystère
de l’Incarnation, nous bouleverse [1] .
C’est ainsi que saint Josémaria
commence son homélie « Vers la
sainteté » et je pense que, nous aussi,
nous devons faire nôtre cette attitude
intérieure quand nous récitons le
Credo. C’est avec une grande
gratitude que nous le confessons,
lorsque nous affirmons que le Verbe
éternel de Dieu a pris chair dans le
sein de la Vierge Marie, par l’œuvre
du Saint-Esprit, et s’est fait homme !
Au rythme de ces mots, nous nous
inclinons profondément — et même
nous nous agenouillons, deux fois
dans l’année — « car le voile qui
cachait Dieu est, pour ainsi dire, levé
et son mystère insondable et
inaccessible nous touche : Dieu
devient l’Emmanuel, “Dieu-avec-
nous”. Quand nous écoutons les
messes composées par les grands
maîtres de la musique sacrée » —



disait le Saint-Père dans une
audience récente — « […], nous
remarquons immédiatement
comment elles s’arrêtent en
particulier sur cette phrase, presque
comme pour chercher à exprimer
avec le langage universel de la
musique ce que les paroles ne
peuvent pas manifester : le grand
mystère de Dieu qui s’incarne, qui se
fait homme. » [2]

Au cours des dernières semaines,
nous avons suivi les pas de Jésus sur
la terre, guidés par la liturgie :
d’abord dans l’atelier de Nazareth
puis sur les chemins de Judée et de
Galilée. Je vous suggère de méditer
maintenant ce grand mystère du
Dieu fait homme, en nous arrêtant
aux divers moments de la vie
terrestre du Seigneur. Car non
seulement Jésus a connu une vraie
naissance humaine à Bethléem, mais
Il a aussi vécu parmi nous pendant
plus de trente ans, menant une



existence pleinement humaine. Saint
Josémaria nous incitait à Le
remercier d’avoir pris notre chair, de
l’avoir assumée dans toutes ses
dimensions. Dieu — précisait-il — ne
s’est pas revêtu de l’homme : Il s’est
incarné [3] . Le concile Vatican II
nous rappelle que le Fils de Dieu « a
travaillé avec des mains d’homme, a
pensé avec une intelligence
d’homme, a agi avec une volonté
d’homme, a aimé avec un cœur
d’homme. Né de la Vierge Marie, Il
est vraiment devenu l’un de nous, en
tout semblable à nous, hormis le
péché. » [4]

Pendant que nous pensons à la vie
du Seigneur, il est très important « de
retrouver l’émerveillement face à ce
mystère, de nous laisser envelopper
par la grandeur de cet événement :
Dieu, le vrai Dieu, Créateur de tout, a
parcouru comme homme nos routes,
en entrant dans le temps de l’homme,
pour nous transmettre sa vie même



(cf. 1 Jn 1, 1–4). » [5]
Approfondissons, avec l’aide de la
grâce, tout ce qui découle de ce que
Dieu se soit fait homme parfait :
Jésus nous donne l’exemple de la
façon dont nous devons nous
comporter à tout moment,
conformément à la dignité qu’Il nous
a obtenue, comme de vrais enfants
de Dieu. Rappelons-nous souvent ses
principaux enseignements tout au
long de l’année liturgique, comme
s’ils étaient nouveaux. Efforçons-
nous de les assimiler
personnellement, en tâchant de les
reproduire dans notre existence
quotidienne : c’est là le chemin sûr —
il n’en existe pas d’autre — pour
parvenir à la sainteté à laquelle le
Seigneur appelle tous les chrétiens,
comme Il l’indique Lui-même dans
l’Évangile : « Je suis le Chemin, la
Vérité et la Vie. Personne ne va au
Père si ce n’est par Moi. » [6]



Saint Josémaria avait commencé très
jeune à montrer le chemin à
emprunter pour suivre le Christ dans
la vie ordinaire à ceux qui
s’approchaient de lui pour bénéficier
de son travail pastoral, ou à ceux
qu’il allait lui-même chercher pour
les mener au Seigneur — car il n’est
pas possible de s’accorder un
quelconque répit dans l’apostolat.
Dieu lui avait octroyé une lumière
particulière pour découvrir le
contenu salvifique de l’existence du
Christ à Nazareth, contenu qui,
comme l’affirme le Catéchisme de
l’Église Catholique , « permet à tout
homme de communier à Jésus par les
voies les plus quotidiennes de la vie »
[7] . Benoît XVI l’a affirmé
expressément en reconnaissant
qu’un rayon de la lumière divine des
Évangiles brille avec une force
particulière dans la conduite et dans
les écrits de notre fondateur,
précisément parce qu’il a enseigné
que la sainteté peut et doit être



atteinte dans les circonstances
normales de l’existence chrétienne 
[8] , faite d’heures de travail,
d’attention portée à la famille, de
relations professionnelles et
sociales…

Il est vrai que Dieu avait mis dans le
cœur de saint Josémaria le désir
ardent de faire comprendre cette
doctrine à des personnes d’états de
vie, de conditions et d’occupations les
plus variés : la vie ordinaire peut être
sainte et remplie de Dieu, le Seigneur
nous appelle à sanctifier nos tâches
habituelles, parce que là aussi réside
la perfection chrétienne [9] . Et Il
l’éclaira pour fonder l’Opus Dei, 
chemin de sanctification dans le
travail professionnel et
l’accomplissement des devoirs
ordinaires du chrétien [10] . Son
esprit est un guide sûr pour ceux qui
veulent rencontrer Dieu, marcher à
sa suite et L’aimer au milieu des



occupations terrestres, à tous les
carrefours de la terre.

Le mystère de l’Incarnation évoque
le don de Dieu à l’humanité entière.
Le Verbe divin, « en se faisant chair,
a voulu se faire don pour les
hommes, Il s’est donné Lui-même
pour nous […], Il a assumé notre
humanité pour nous donner sa
divinité. Cela est un grand don. Dans
notre action d’offrir également » —
explique le Saint-Père —« , il n’est
pas important que le cadeau soit
coûteux ou non ; qui ne parvient à
donner un peu de soi-même donne
toujours trop peu ; plus encore, on
tente parfois justement de remplacer
le cœur et l’effort de don de soi par
l’argent, par les choses matérielles.
Le mystère de l’Incarnation est là
pour indiquer que Dieu n’a pas fait
cela : Il n’a pas donné quelque chose,
mais Il s’est donné Lui-même dans
son Fils unique. » [11] Et Il en attend



autant de chacune, de chacun de
nous.

Le Carême commencera au milieu de
ce mois. Moment particulièrement
approprié pour revoir notre
comportement et pour examiner si
nous sommes généreux envers Dieu
et envers les autres pour Dieu. Dans
la deuxième lecture du Mercredi des
Cendres, l’Apôtre des Gentils nous
dit, de la part du Seigneur : « Au
moment favorable, Je t’ai exaucé, au
jour du salut Je suis venu à ton
secours. Or, c’est maintenant le temps
favorable, c’est maintenant le jour du
salut. » [12] Plus loin, dans la même
épître, il nous pousse à servir Dieu à
tout moment : Par une grande
constance dans les tribulations, dans
les détresses, dans les angoisses, […]
dans les fatigues, dans les veilles, dans
les jeûnes ; par la pureté, par la
science, par la longanimité, par la
bénignité, par un esprit saint, par une
charité sans feinte. [13] Ces paroles de



l’Apôtre doivent vous remplir de joie
— écrivait saint Josémaria — , car
elles sont comme une canonisation de
votre vocation de chrétiens
ordinaires, vous qui vivez au milieu
du monde en partageant aspirations,
peines et joies avec les autres
hommes, vos égaux en tout. Chemin
divin, que celui-là ! Ce que vous
demande le Seigneur, c’est qu’à tout
moment vous agissiez comme fils et
serviteurs. Encore faut-il, pour que ces
situations ordinaires de la vie
deviennent un chemin divin, que nous
nous convertissions vraiment, que
nous nous donnions. En effet, le
langage employé par saint Paul est
fort : il promet au chrétien une vie
difficile, risquée, en perpétuelle
tension. Comme le christianisme a été
défiguré, lorsqu’on a voulu en faire
une route aisée ! Mais c’est également
altérer la vérité que de penser que
cette vie profonde et sérieuse, où l’on
fait la cuisante expérience de toutes
les difficultés de l’existence humaine,



est une vie angoissée, ou dominée par
la peur.

Le chrétien est réaliste, d’un réalisme
surnaturel et humain qui discerne
toutes les nuances de la vie : la
douleur et la joie, la souffrance
personnelle et celle d’autrui, la
certitude et le doute, la générosité et
la tendance à l’égoïsme. Le chrétien
connaît tout et il affronte tout, avec
l’énergie et la force d’âme qu’il reçoit
de Dieu. [14]

Avant de poursuivre, il me semble
que nous devons nous demander :
Est-ce que je me prépare à vivre ces
semaines d’une façon pénitente ? Est-
ce que je désire entrer dans
l’holocauste de Jésus-Christ ? Est-ce
que je repousse toute peur de la
mortification ?

La seule façon de comprendre en
profondeur la réalité de la condition
humaine est d’aborder de façon
chrétienne, comme je viens de le



faire avec des paroles de notre
fondateur, les vicissitudes de
l’existence, dans lesquelles se
manifestent bien souvent la
souffrance et les limites de la
condition humaine. Pour trouver un
sens aux préoccupations, et même
aux angoisses que les difficultés de la
vie peuvent produire — douleur,
manque de travail, maladie, mort…
— il faut avoir une foi sincère dans
l’amour infini de Dieu. Seule la
lumière du Verbe incarné donne un
sens à tout. « Avec l’Incarnation du
Fils de Dieu a lieu une nouvelle
création, qui donne la réponse
complète à la question : “Qui est
l’homme ?” Ce n’est qu’en Jésus que
se manifeste de manière accomplie le
projet de Dieu sur l’être humain. » 
[15]

Le dernier concile œcuménique
exprime très clairement la même
idée : « En réalité, le mystère de
l’homme ne s’éclaire vraiment que



dans le mystère du Verbe Incarné.
Adam, le premier homme, était la
figure de Celui qui devait venir, le
Christ Seigneur. Nouvel Adam, le
Christ, dans la révélation même du
mystère du Père et de son amour,
manifeste pleinement l’homme à lui-
même et lui découvre la sublimité de
sa vocation. » [16]

Mes filles et mes fils, j’insiste une fois
de plus : efforçons-nous de bien
profiter de la lecture de l’Évangile.
Pour y arriver, méditons à fond les
épisodes de la vie de notre Seigneur.
Saint Josémaria nous a toujours
demandé de ne pas lire ces passages
comme s’ils ne nous concernaient
pas, mais d’entrer dans les scènes 
comme un personnage parmi
d’autres , avec nos faiblesses, et nos
désirs de nous améliorer, en nous
émerveillant de la présence de la très
Sainte Humanité de Jésus-Christ, et
en nous appuyant sur sa force
divine.



Suivre le Christ : voilà le secret.
L’accompagner de si près que nous
vivions avec Lui, comme ses douze
premiers apôtres ; de si près que nous
nous identifiions à Lui. Nous ne
tarderons pas à affirmer, si nous ne
mettons pas d’obstacle à l’action de la
grâce, que nous nous sommes revêtus
de Notre Seigneur Jésus-Christ (cf. Rm
13, 14). Le Seigneur se reflète en notre
conduite comme dans un miroir. Si le
miroir est tel qu’il doit être, il
conservera le visage très aimable de
notre Sauveur sans le défigurer, sans
le caricaturer : et les autres pourront
L’admirer, Le suivre. [17]

Au cours des premières semaines du
Temps ordinaire puis, pendant le
Carême, l’Église nous présente des
scènes qui font ressortir et la divinité
et l’humanité du Seigneur. À côté des
grands miracles qui mettent en
évidence sa nature divine, nous
sommes aussi témoins de la réalité
de sa nature humaine : Il a faim et



soif, les longues marches d’un
endroit à un autre L’épuisent
physiquement, Il se réjouit de
trouver des cœurs qui s’ouvrent à la
grâce et Il est rempli de tristesse
quand d’autres résistent.
Commentant un de ces épisodes,
saint Josémaria s’exclamait : Il avait
faim. Le Créateur de l’univers, le
Seigneur de toutes choses a faim !
Seigneur, je Te remercie d’avoir fait
que, par inspiration divine, l’auteur
sacré ait relevé dans ce passage ce
détail, qui m’oblige à T’aimer
davantage, qui m’encourage à
souhaiter ardemment contempler ta
Très Sainte Humanité ! Perfectus
Deus, perfectus homo ( Symbole
d’Athanase ), Dieu parfait et Homme
parfait, en chair et en os, comme vous
et moi. [18]

Si nous persévérons sur ce chemin
qui va de Nazareth à la Croix, les
portes de la vie divine s’ouvriront
toutes grandes à nous. Car en



fréquentant le Christ homme, nous
apprenons à fréquenter le Christ
Dieu et, en Lui et par Lui, le Père et
l’Esprit Saint : le Dieu Un et Trine.
Notre fondateur assurait que, sur le
chemin de la sainteté, vient le
moment où le cœur a besoin de
distinguer et d’adorer chacune des
Personnes divines. L’âme fait en
quelque sorte une découverte dans la
vie surnaturelle, comme celles d’une
créature qui ouvre peu à peu les yeux
à l’existence. Et elle amorce un
dialogue d’amour avec le Père et avec
le Fils et avec le Saint-Esprit ; et elle se
soumet facilement à l’activité du
Paraclet vivificateur, qui se donne à
nous sans que nous le méritions : ce
sont les dons et les vertus
surnaturels ! [19]

Saint Josémaria ajoutait : Ascétique ?
Mystique ? Peu importe. Que ce soit de
l’ascétique ou de la mystique, qu’est-ce
que cela peut bien faire ? C’est une
faveur de Dieu. Si tu t’efforces de



méditer, le Seigneur ne te refusera pas
son assistance. Foi et œuvres de foi :
des œuvres, parce que le Seigneur —
tu as pu le constater depuis le début et
je l’ai souligné en son temps — est de
plus en plus exigeant. C’est déjà de la
contemplation et c’est de l’union : telle
doit être la vie de beaucoup de
chrétiens, même s’ils ne s’en sont pas
rendu compte. [20]

Au milieu du mois, ce qui coïncide
presque avec le début du Carême,
nous fêterons l’anniversaire des
deux interventions de Dieu dans la
marche de l’Œuvre ayant eu lieu un
14 février : en 1930 et en 1943. Pour
cette dernière date, nous célébrerons
les soixante-dix ans de cette preuve
que le Ciel est proche de l’Opus Dei !
Durant cette journée d’action de
grâce, nous désirons que notre prière
parvienne à Dieu en passant par les
mains de la très Sainte Vierge, notre
Mère, que nous vénérons
spécialement sous le titre de Mater



Pulchræ Dilectionis , Mère du Bel
Amour, par lequel l’Église l’honore et
qui plaisait tant à saint Josémaria.

Peu après, le 19, le très cher don
Alvaro fêtait son saint patron.
L’Église venant de reconnaître qu’il a
pratiqué toutes les vertus à un degré
héroïque, recourons à son
intercession ; demandons à Dieu que
nous aussi nous sachions parcourir
fidèlement la route de notre vocation
chrétienne, en cherchant, en
trouvant et en aimant Jésus-Christ
dans tout ce qui fait le tissu de
chacune de nos journées. Grâce à
Dieu, l’histoire de l’Œuvre comprend
encore en ce mois d’autres
anniversaires. Je suis sûr que vous
les revivrez pleinement et tels qu’ils
ont eu lieu ; notre fondateur nous en
avertissait : n’en restons pas à de
simples souvenirs, comme s’il
s’agissait d’événements anciens, déjà
figés dans l’histoire.



Avec toute mon affection, je vous
bénis et vous demande vos prières,

Votre Père,

+ Xavier

Rome, le 1er février 2013.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

[1] Cf. Saint Josémaria, Amis de Dieu ,
n° 294.

[2] Benoît XVI, Discours de l’audience
générale, 2 janvier 2013.

[3] Saint Josémaria, Notes d’une
méditation, 25 décembre 1972.

[4] Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes , n° 22.

[5] Benoît XVI, Discours de l’audience
générale, 9 janvier 2013.

[6] Jn 14, 6.



[7] Catéchisme de l’Église Catholique ,
n° 533.

[8] Cf. Benoît XVI, Exhort. apost. 
Verbum Domini , 30 septembre 2010,
n° 48.

[9] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , n° 148.

[10] Prière à saint Josémaria.

[11] Benoît XVI, Discours de
l’audience générale, 9 janvier 2013.

[12] Missel Romain, Mercredi des
Cendres, deuxième lecture (2 Co 6, 2).

[13] 2 Co 6, 4–6.

[14] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , n° 60.

[15] Benoît XVI, Discours de
l’audience générale, 9 janvier 2013.

[16] Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes , n° 22.



[17] Saint Josémaria, Amis de Dieu ,
n° 299.

[18] Ibid. , n° 50.

[19] Ibid. , n° 306.

[20] Ibid. , n° 308.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-
prelat-fevrier-2013/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-fevrier-2013/
https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-fevrier-2013/
https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-fevrier-2013/

	Lettre du Prélat (février 2013)

