
opusdei.org

Lettre du Prélat
(décembre 2014)

L'Avent nous prépare au retour
définitif du Christ, ce qui nous
remplit d'espérance, de force et
de consolation. C'est aussi un
encouragement à réaliser de
bonnes œuvres, qui d'habitude
passent inaperçues. Le Seigneur
nous appelle dès à présent pour
l'aider à communiquer à
d'autres âmes les fruits de la
rédemption.

07/12/2014



Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

Une nouvelle année liturgique
commence. Nous en attendons que
Dieu, qui nous a déjà donné de très
nombreuses grâces ces derniers
mois, et même avant, nous en
accorde encore beaucoup !

Le centenaire de la naissance de don
Alvaro et sa béatification ont
fortement marqué cette année 2014.
Faisons croître chaque jour notre
désir de fidélité au chemin qui
conduit au bonheur, et ne faiblissons
pas dans notre lutte quotidienne en
vue de nous convertir et de nous
identifier à Jésus Christ. C'est un bon
moment pour répéter fréquemment,
avec une profonde conviction, ces
paroles : Merci, pardon, aide-moi
davantage. Dans les semaines à
venir, multiplions nos actions de
grâces, tout en ayant recours avec
une plus grande confiance à la



miséricorde divine : demandons la
clémence pour nos péchés et pour les
péchés de toute l'humanité. Et ne
cessons pas d'implorer la protection
du Ciel pour l'Église, pour cette 
portion de l'Église qu'est l'Opus Dei,
pour chacun de nous, pour le monde
entier.

Dans les premières semaines de
l'Avent, la liturgie nous invite à
considérer la venue du Christ à la fin
des temps. Saint-Paul énumère en un
bref résumé les derniers événements
qui se produiront avec la venue
glorieuse de Notre Seigneur. En effet,
de même que tous les hommes
meurent en Adam, de même c'est dans
le Christ que tous recevront la vie,
mais chacun à son rang : en premier,
le Christ, et ensuite, lors du retour du
Christ, ceux qui lui appartiennent.
Alors, tout sera achevé, quand le
Christ remettra le pouvoir royal à
Dieu son Père, après avoir anéanti,
parmi les êtres célestes, toute



Principauté, toute Souveraineté et
Puissance. Car c'est lui qui doit régner
jusqu'au jour où Dieu aura mis sous
ses pieds tous ses ennemis. Et le
dernier ennemi qui sera anéanti, c'est
la mort, car il a tout mis sous ses
pieds. Mais quand le Christ dira : «
Tout est soumis désormais », c'est
évidemment à l'exclusion de Celui qui
lui aura soumis toutes choses[1].

La méditation de cette vérité de
notre foi nous remplira d'espérance,
de force et de consolation, tout
particulièrement lorsque nous
ressentirons les limites de notre
condition humaine, depuis la
maladie et la mort elle-même,
jusqu'aux contrariétés qui
accompagnent notre pèlerinage
terrestre, nos misères et celles de
toute l'humanité. Les victoires
apparentes du mal sur cette terre ne
manqueront pas – elles ne sont
qu'apparentes ! – et elles ne
sauraient nous décourager si nous



nous ancrons fermement dans
l'espérance théologale. Dieu, qui est
juste et miséricordieux, n'oublie pas
ses enfants, même s'il ne donne pas
sur-le-champ récompenses et
punitions.

Il y a quelques semaines, les prêtres
lisaient dans l'office divin quelques
mots de saint Augustin. En
commentant cette vérité de notre foi,
il écrit : « Le Seigneur ne viendra-t-il
point lorsque toutes les tribus de la
terre seront dans les pleurs ? Il est
venu dans ceux qui le prêchent, et il
a rempli toute la terre. Ne résistons
pas au premier avènement, afin de
ne point redouter le second[2] ». Le
conseil du saint évêque d'Hippone
demeure actuel. Les chrétiens, dit-il,
doivent « user du monde, mais non
servir le monde. Qu'est-ce à dire ?
Que ceux qui possèdent vivent
comme s'ils ne possédaient pas. Voici
ce que dit saint Paul […]. L'homme
délivré des inquiétudes attend avec



calme l'avènement de son Seigneur.
Car, est-ce bien aimer Dieu, que
craindre qu'il vienne ? N'est-ce point
une honte pour nous, mes frères ?
Nous l'aimons et nous craignons qu'il
ne vienne ?

« En vérité, l'aimons-nous ? Ne lui
préférons-nous pas nos péchés ?
Haïssons donc le péché, aimons Celui
qui viendra les punir. Il viendra, bon
gré, mal gré. Qu'il ne soit point venu
encore, ce n'est pas une raison pour
qu'il ne vienne point. Il viendra, et à
l'heure que tu ignores ; et s'il te
trouve prêt, cette ignorance ne te
nuira point.[3] »

Le retour du Christ ne doit pas
engendrer la peur ou l'inquiétude
chez l'homme ou la femme de foi. Au
contraire, ce doit être un
encouragement à réaliser de bonnes
œuvres, qui d'habitude passent
inaperçues. Il suffit d'être et de se
comporter en tant que chrétiens, à



tout moment, pour collaborer avec le
Christ à l'extension de son royaume,
qui croît maintenant dans le secret,
jusqu'à ce qu'il manifeste dans sa
plénitude à la fin des temps. Saint
Josémaria nous le rappelait souvent. 
Une tâche énorme nous attend.
Nous ne pouvons pas rester
inactifs, parce que le Seigneur
nous a dit : Pendant mon voyage,
faites de bonnes affaires(Lc19, 13).
Alors que nous attendons le retour
du Seigneur […] nous ne pouvons
pas être inactifs. La diffusion du
Royaume de Dieu n'est pas
seulement une tâche officielle des
membres de l'Église qui
représentent le Christ parce qu'ils
ont reçu de lui les pouvoirs sacrés.
Vos autem estis Corpus Christi(1
Co12, 27), vous êtes vous aussi le
corps du Christ, dit l'Apôtre, avec
un mandat spécifique de faire de
bonnes affaires jusqu'à la fin[4].



Nous pouvons peut-être penser que
nous avons peu de talents, que nos
qualités sont peu nombreuses, ou
que notre tâche est monotone, sans
grande influence sur les âmes et sur
le monde. C'est une réflexion que
notre Fondateur avait faite quand il
avait dû se réfugier dans une mission
diplomatique durant la persécution
religieuse en Espagne. Privé de la
possibilité d'exercer librement son
ministère sacerdotal, réduit –
pourrait-on dire – à une inactivité
presque complète pour ce qui est des
activités extérieures, il prévenait le
petit groupe de fidèles de l'Œuvre qui
l'entouraient : Ma vie actuelle est si
monotone ! Comment puis-je faire
fructifier les dons de Dieu dans ce
repos forcé, dans cette obscurité ?
N'oublie pas que tu peux être
comme les volcans enneigés : la
glace qui les recouvre contraste
avec le feu qui dévore leurs
entrailles. A l'extérieur, oui, la
glace de l'obscurité ou de la



monotonie pourront te recouvrir ;
tu auras l'air enchaîné. Mais en
toi, le feu ne cessera de brûler, et
tu ne te lasseras pas de compenser
le manque d'action extérieure par
une intense activité intérieure. En
pensant à moi et à tous nos frères,
comme notre inaction deviendra
fructueuse ! De notre travail
apparemment si pauvre surgira,
au cours des siècles, un
magnifique édifice[5].

C'est également ce que nous rappelait
récemment le pape François : c'est
en vivant avec amour et en offrant
son témoignage chrétien dans les
tâches quotidiennes que nous
sommes appelés à devenir saints
[...]. Chez toi, dans la rue, au
travail, dans l'église, à ce moment
et dans ton état de vie a été
ouverte la voie vers la sainteté. Ne
vous découragez pas et allez sur
cette voie. C'est vraiment Dieu qui
nous donne la grâce. Le Seigneur



ne demande que cela : que nous
soyons en communion avec Lui et
au service de nos frères[6].

Mes enfants, tirons nous aussi des
conséquences personnelles de cette
réalité. Depuis le lit d'un hôpital,
dans la réalisation des tâches
domestiques, au milieu du travail le
plus absorbant, dans le silence des
champs ou d'un laboratoire,
n'importe où, avec l'esprit de l'Opus
Dei, si nous réalisons notre travail en
union avec Notre Seigneur, nous
collaborons activement avec lui à
étendre son royaume sur la terre, et
nous préparons son avènement
glorieux qui nous comblera de
bonheur.

Ces derniers mois, j'ai souvent
rappelé que nous avons déjà au ciel
une foule immense de bienheureux
de l'Œuvre, qui vivent dans la gloire.
Nous sommes intimement unis à eux
par la communion des saints. Ils



viennent au secours de notre
faiblesse, se font l'écho de nos
demandes, nous aident à bien des
égards. Le pape Benoît XVI a rappelé
quelque chose que la Révélation
nous enseigne : « À propos du retour
final du Christ […] on nous a dit qu'il
ne viendra pas seul, mais avec tous
ses saints[7] ».

Quelle joie de penser que parmi la
multitude des saints qui
accompagnent le Christ dans le Ciel
et qui descendront avec Lui en
procession glorieuse, nous en
connaissons un très grand nombre
ici-bas ! Par la miséricorde de Dieu,
nous y serons tous, si nous sommes
fidèles à notre appel. « Ainsi, chaque
saint qui entre dans l'histoire
constitue déjà une petite partie du
retour du Christ, sa nouvelle entrée
dans le temps, qui nous montre son
image d'une façon nouvelle et nous
rend sûrs de sa présence. Jésus Christ
n'appartient pas au passé et n'est pas



confiné dans un avenir lointain, dont
nous n'avons même pas le courage de
demander l'avènement. Il arrive
avec une grande procession de
saints. Avec ses saints, il est toujours
déjà en chemin vers nous, vers notre
aujourd'hui[8]. »

L'Avent nous prépare également à
recevoir Jésus-Christ spirituellement
à Noël, lorsque nous faisons
mémoire de sa naissance selon la
chair. La liturgie nous y invite en
particulier à partir du 17 décembre.
Nous avons toujours l'occasion de
nous retrouver avec Jésus qui vient
souvent dans notre âme, en
particulier dans la communion
quotidienne et, spirituellement, bien
d'autres fois. Cette rencontre se
produit surtout dans le climat
spirituel de l'Avent, qui gagne en
intensité à l'approche de Noël.

Le pape François nous invite à
réfléchir sur la naissance de Jésus, 



fête de la confiance et de
l'espérance, qui surmonte
l'incertitude et le pessimisme. Et la
raison de notre espérance est celle-
ci : Dieu est avec nous et Dieu a
encore confiance en nous ! Mais
pensez bien à cela : Dieu est avec
nous et Dieu a encore confiance en
nous. […] Il vient habiter avec les
hommes, choisit la terre comme sa
demeure pour être aux côtés de
l'homme et être présent là où
l'homme passe ses jours dans la
joie ou dans la douleur. C'est
pourquoi la terre n'est plus
seulement une « vallée de larmes
», mais elle est le lieu où Dieu lui-
même a placé sa tente, elle est le
lieu de la rencontre de Dieu avec
l'homme, de la solidarité de Dieu
avec les hommes [9].

Ce temps liturgique qui vient de
commencer, et qui nous prépare à
Noël, nous place devant le mystère
de l'incarnation du Fils de Dieu,



devant le dessein bienveillant de
Dieu[10] par lequel Dieu le Père veut
nous attirer à Lui, dans Son Fils, par
l'Esprit Saint, pour atteindre la pleine
communion de joie et de paix avec
Lui. Rejetons le pessimisme, s'il se
manifeste, lorsqu'il nous semble que,
parfois, le mal triomphe sur le bien,
tant en nous-mêmes qu'au sein de la
société. « L'Avent nous invite encore
une fois, au milieu de tant de
difficultés, à renouveler la certitude
que Dieu est présent : Il est entré
dans le monde, en se faisant homme
comme nous pour conduire à sa
plénitude son dessein d'amour. Et
Dieu demande que nous aussi
devenions signe de son action dans le
monde. À travers notre foi, notre
espérance, notre charité, Il veut
entrer dans le monde, toujours à
nouveau et veut toujours à nouveau
faire resplendir sa lumière dans
notre nuit[11] ».



La venue glorieuse du Christ mettra
un terme aux injustices et aux
péchés, mais considérons
sérieusement que le Seigneur nous
appelle dès à présent pour l'aider à
communiquer à d'autres âmes les
fruits de la rédemption. Des millions
de personnes attendent sans le
savoir, la manifestation des enfants
de Dieu[12] : la tienne, la mienne,
celle de tant d'hommes et de femmes
de bonne volonté. Par nos paroles et
nos actions, nous devons montrer
que le monde dans lequel nous
vivons, avec tous ses problèmes et
ses contradictions, n'est pas un
endroit inhospitalier dans lequel un
destin impersonnel et aveugle nous
aurait jetés, mais qu'il est le lieu de la
rencontre joyeuse avec Dieu ; un
Dieu qui est toute miséricorde, qui a
envoyé son Fils dans le monde, et qui
assiste l'Église par la présence
toujours actuelle de l'Esprit Saint.



Dans les jours qui viennent, les gens
de la plupart des pays échangeront
des vœux de paix et de bonheur.
Répétons à nouveau le chant qui
résonna le premier Noël : Gloire à
Dieu au plus haut des Cieux et paix
sur la terre aux hommes qu'Il
aime[13]. Ce fut alors les anges qui
l'entonnèrent, et c'est maintenant à
nous, chrétiens, qu'il revient de le
chanter par notre bon exemple et
nos paroles de miséricorde et de
pardon, par notre apostolat constant.

Demandons à Dieu que la violence
soit vaincue par la force de l'amour,
dans tous les domaines de la vie. Que
les vœux de bonté et d'amour que les
gens s'échangeront en ces jours
pénètrent vraiment tous les aspects
de la vie quotidienne. C'est une
prière que nous adressons au Ciel,
par la médiation maternelle de
Marie, l'intercession de saint Joseph,
de saint Josémaria et de tous les
saints. À eux et à vous tous, je



demande de vous joindre à ma prière
constante pour l'Église et le pape,
pour l'Œuvre, pour tous ses fidèles et
ses coopérateurs, pour le monde
entier.

Je tiens à vous faire partager ma joie
d'avoir célébré une messe solennelle
en l'honneur du bienheureux Alvaro
del Portillo dans la cathédrale de
Moscou. Ce fut une manifestation
supplémentaire de gratitude envers
la Trinité, cette messe rejoignant les
nombreuses messes d'action de
grâces célébrées dans des villes des
cinq continents.

Je termine en vous invitant à
savourer le Christus natus est nobis
de la liturgie : le Christ est né pour
nous. Dieu nous aime tellement qu'il
veut que nous vivions
continuellement en Lui ! Priez la
Sainte Famille à mes intentions.

Avec toute mon affection, je vous
bénis



Votre Père

+ Xavier

Rome, le 1er décembre 2014.

[1] 1 Cor 15, 22-28.

[2] Saint Augustin, Commentaires sur
les Psaumes, 95, 14-15.

[3] Ibid.

[4] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 121.

[5] Saint Josémaria, notes d'une
méditation, 6 juillet 1937 (in « Croître
en dedans »).

[6] Pape François, Audience générale
du 19 novembre 2014.

[7] Benoît XVI, Discours du 21
décembre 2007.



[8] Ibid.

[9] Pape François, Audience générale
du 18 décembre 2013.

[10] Eph 1, 9.

[11] Benoît XVI, Audience générale
du 5 décembre 2012.

[12] Cf. Rom 8, 19.

[13] Lc 2, 14.

_______________________________________________________________________________________________________________________________________________________

Copyright © Prælatura Sanctae
Crucis et Operis Dei

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-
prelat-decembre-2014/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-decembre-2014/
https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-decembre-2014/
https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-du-prelat-decembre-2014/

	Lettre du Prélat (décembre 2014)

