
opusdei.org

Lettre apostolique
“Misericordia et
misera”

« À l’heure où s’achève ce
Jubilé, il est temps de regarder
en avant et de comprendre
comment continuer avec
fidélité, joie et enthousiasme, à
faire l’expérience de la richesse
de la miséricorde divine ».
Texte intégral de la Lettre
apostolique "Misericordia et
misera".

22/11/2016



"À ceux qui liront cette Lettre
Apostolique, miséricorde et paix

Misericordia et misera sont les deux
termes qu’utilise Saint Augustin pour
raconter la rencontre entre Jésus et
la femme adultère (cf. Jn 8, 1-11). Il
ne pouvait trouver expression plus
belle et plus juste pour faire
comprendre le mystère de l’amour
de Dieu quand il vient à la rencontre
du pécheur : « Il ne resta que la
misérable pécheresse en face de la
bonté miséricordieuse » [1]. Que de
pitié et de justice divine dans ce
récit ! Son enseignement éclaire la
conclusion du Jubilé extraordinaire
de la Miséricorde et nous indique la
route que nous sommes appelés à
suivre à l’avenir.

1. Cette page d’Évangile peut être
considérée à bon droit comme une
icône de ce que nous avons célébré
durant l’Année Sainte, un temps
riche de miséricorde, laquelle



demande à être encore célébrée et
vécue dans nos communautés. De
fait, la miséricorde ne peut être une
parenthèse dans la vie de l’Église,
mais elle en constitue l’existence
même, qui rend manifeste et tangible
la vérité profonde de l’Évangile. Tout
se révèle dans la miséricorde ; tout se
résout dans l’amour miséricordieux
du Père.

Une femme et Jésus se sont
rencontrés. Elle, adultère, et, selon la
Loi, passible de lapidation. Lui, par
sa prédication et le don total de lui-
même, qui le conduira jusqu’à la
Croix, a replacé la loi mosaïque dans
son intention originelle. Au centre, il
n’y a pas la loi ni la justice de la loi,
mais l’amour de Dieu qui sait lire
dans le cœur de chacun, pour en
saisir le désir le plus caché, et qui
doit avoir le primat sur tout. Dans ce
récit évangélique, cependant, on ne
rencontre pas le péché et le jugement
de manière abstraite, mais une



pécheresse et le Sauveur. Jésus a
regardé cette femme dans les yeux et
il a lu dans son cœur : il y a trouvé le
désir d’être comprise, pardonnée, et
libérée. La misère du péché a été
recouverte par la miséricorde de
l’amour. Il n’y a chez Jésus aucun
jugement qui ne soit marqué par la
pitié et la compassion pour la
condition de la pécheresse. À ceux
qui voulaient la juger et la
condamner à mort, Jésus répond par
un long silence, pour laisser la voix
de Dieu se faire entendre dans les
consciences, tant celle de la femme
que celles de ses accusateurs. Ceux-ci
laissent les pierres tomber de leurs
mains et s’en vont un par un (cf. Jn 8,
9). À la suite de ce silence, Jésus dit : «
Femme, où sont-ils donc ? Personne
ne t’a condamnée ? …Moi non plus, je
ne te condamne pas. Va, et désormais
ne pèche plus » (vv. 10-11). De cette
manière, il l’aide à se tourner vers
l’avenir avec espérance et à être
prête à se remettre en route.



Désormais, si elle le désire, elle
pourra « vivre dans l’amour » (cf. Ep
5, 2). Revêtue de la miséricorde,
même si la condition de faiblesse du
péché demeure, elle sera comme
recouverte par l’amour qui permet
de regarder plus loin et de vivre
autrement.

2. Jésus l’avait d’ailleurs déjà
enseigné avec clarté, lorsqu’invité à
partager le repas chez un pharisien,
une femme connue de tous comme
une pécheresse s’était approchée de
lui (cf. Lc 7, 36-50). Elle avait
répandu du parfum sur les pieds de
Jésus, les avait arrosés de ses larmes
et essuyés avec ses cheveux (cf. v.
37-38). À la réaction scandalisée du
pharisien, Jésus répondit : « Ses
péchés, ses nombreux péchés, sont
pardonnés, puisqu’elle a montré
beaucoup d’amour. Mais celui à qui
on pardonne peu montre peu
d’amour » (v. 47).



Le pardon est le signe le plus visible
de l’amour du Père, que Jésus a voulu
révéler dans toute sa vie. Il n’y a
aucune page de l’Évangile où cet
impératif de l’amour qui va jusqu’au
pardon ne soit présent. Même au
moment ultime de son existence
terrestre, alors qu’il est cloué sur la
croix, Jésus a des paroles de pardon :
« Père, pardonne-leur : ils ne savent
pas ce qu’ils font. » (Lc 23,34).

Rien de ce qu’un pécheur qui se
repent place devant la miséricorde
de Dieu ne peut demeurer sans
l’étreinte de son pardon. C’est
pourquoi aucun d’entre nous ne peut
poser de conditions à la miséricorde.
Elle demeure sans cesse un acte
gratuit du Père céleste, un amour
inconditionnel et immérité. Nous ne
pouvons donc pas courir le risque de
nous opposer à l’entière liberté de
l’amour par lequel Dieu entre dans la
vie de chacun.



La miséricorde est cette action
concrète de l’amour qui, en
pardonnant, transforme et change la
vie. C’est ainsi que se manifeste son
mystère divin. Dieu est
miséricordieux (cf. Ex 34, 6) ; sa
miséricorde demeure pour l’éternité
(cf. Ps 136) ; de génération en
génération, elle embrasse toute
personne qui met en lui sa confiance,
la transforme en lui donnant sa
propre vie.

3. Que de joie a ainsi jailli du cœur de
ces deux femmes, l’adultère et la
pécheresse ! Le pardon les a fait se
sentir enfin libres et heureuses
comme jamais auparavant. Les
larmes de la honte et de la douleur se
sont transformées en sourire de celle
qui se sait aimée. La miséricorde
suscite la joie, car le cœur s’ouvre à
l’espérance d’une vie nouvelle. La
joie du pardon est indicible, mais elle
transparait en nous chaque fois que
nous en faisons l’expérience.



L’amour avec lequel Dieu vient à
notre rencontre en est l’origine,
brisant le cercle d’égoïsme qui nous
entoure, pour faire de nous, à notre
tour, des instruments de miséricorde.

Comme sont riches de sens
également pour nous les paroles
anciennes qui guidaient les premiers
chrétiens : « Revêts-toi donc de la joie
qui plaît toujours à Dieu et qu'il
accueille favorablement : fais-en tes
délices. Tout homme joyeux fait le
bien, pense le bien et méprise la
tristesse […] Ils vivront pour Dieu,
ceux qui rejetteront loin d'eux la
tristesse et se revêtiront de la seule
joie »[2]. Faire l’expérience de la
miséricorde donne de la joie. Ne
laissons pas nos afflictions et nos
préoccupations l’éloigner de nous.
Qu’elle demeure bien enracinée dans
notre cœur et nous fasse toujours
considérer notre vie quotidienne
avec sérénité.



Dans une culture souvent dominée
par la technique, les formes de
tristesse et de solitude où tombent
tant de personnes et aussi tant de
jeunes, semblent se multiplier.
L’avenir semble être l’otage de
l’incertitude qui ne permet pas la
stabilité. C’est ainsi qu’apparaissent
souvent des sentiments de
mélancolie, de tristesse et d’ennui,
qui peu à peu peuvent conduire au
désespoir. Nous avons besoin de
témoins d’espérance et de véritable
joie, pour chasser les chimères qui
promettent un bonheur facile fait de
paradis artificiels. Le vide profond
ressenti par beaucoup peut être
comblé par l’espérance que nous
portons dans le cœur et par la joie
qui en découle. Nous avons tant
besoin de reconnaître la joie qui se
révèle dans un cœur touché par la
miséricorde. Tirons donc profit de
ces paroles de l’Apôtre : « Soyez
toujours dans la joie du Seigneur
» (Ph 4,4 ; cf. 1 Th 5,16).



4. Nous avons célébré une Année
intense durant laquelle la grâce de la
miséricorde nous a été donnée en
abondance. Tel un vent impétueux et
salutaire, la bonté et la miséricorde
du Seigneur se sont répandues sur le
monde entier. Et face à ce regard
aimant de Dieu, qui s’est posé sur
chacun de nous de façon prolongée,
nous ne pouvons pas rester
indifférents car il change la vie.

En premier lieu, nous ressentons le
besoin de remercier le Seigneur et de
lui dire : « Tu as aimé, Seigneur, cette
terre […] tu as ôté le péché de ton
peuple, tu as couvert toute sa faute »
(Ps 84,2-3). C’est ainsi : Dieu a piétiné
nos fautes et il a jeté nos péchés au
fond de la mer (cf. Mi 7,19) ; il ne s’en
souvient plus, il les a jetés derrière
lui (cf. Is 38,17) ; aussi loin qu’est
l’Orient de l’Occident, il met loin de
lui nos péchés (cf. Ps 102,12).



Au cours de cette Année Sainte,
l’Église a su se mettre à l’écoute, et
elle a fait l’intense expérience de la
présence et de la proximité du Père
qui, par l’Esprit Saint, lui a rendu
plus manifeste le don et la mission de
Jésus Christ concernant le pardon. Le
Seigneur nous a vraiment rendu
visite une nouvelle fois. Nous avons
senti son souffle de vie se répandre
sur l’Église, et une fois encore, ses
paroles ont indiqué la mission : «
Recevez l’Esprit Saint. À qui vous
remettrez ses péchés, ils seront
remis ; à qui vous maintiendrez ses
péchés, ils seront maintenus. » (Jn
20,22-23).

[…]

Pour lire la lettre en intégralité, 
télécharger le PDF.

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/docs/PDF-Lettre-apostolique-Misericordia-et-Misera_20161122112710221924.pdf


pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ca/article/lettre-

apostolique-misericordia-et-misera/
(11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-apostolique-misericordia-et-misera/
https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-apostolique-misericordia-et-misera/
https://opusdei.org/fr-ca/article/lettre-apostolique-misericordia-et-misera/

	Lettre apostolique “Misericordia et misera”

