
opusdei.org

Les fioretti du pape
François en mai

Gratitude, humilité, joie,
courage... autant d'aspects de la
vie chrétienne évoqués dans ces
fioretti de mai.

04/06/2015

Le diable qui tente Jésus fait
étalage de bonnes manières

Audience publique du 13 mai 2015 :

« 'S'il te plaît', 'merci' et 'pardon'. Ces
mots ouvrent la voie pour bien vivre
en famille, pour vivre en paix. Ce



sont des mots simples, mais pas si
simples à mettre en pratique ! Ils
contiennent une grande force : la
force de garder la maison, même à
travers milles difficultés et épreuves ;
en revanche, quand ils manquent,
cela ouvre des fissures qui peuvent
aller jusqu'à la faire s'écrouler. […]

Le diable qui tente Jésus fait étalage
de bonnes manières […] et il cite les
Saintes Écritures ; on dirait un
théologien. Son style est
apparemment correct, mais son
intention est de faire dévier de la
vérité de l'amour de Dieu. Nous, en
revanche, nous comprenons la bonne
éducation dans son sens authentique,
lorsque le style des bonnes relations
est fermement enraciné dans l'amour
du bien et dans le respect de l'autre.
La famille vit de cette finesse de
l'amour.

'S'il te plaît' […] Quand nous nous
préoccupons de demander gentiment



même ce à quoi nous pensons peut-
être pouvoir prétendre, nous mettons
une véritable protection pour l'esprit
de vie commune matrimoniale et
familiale.

Entrer dans la vie de l'autre, même
lorsqu'il fait partie de notre vie,
demande la délicatesse d'une attitude
non invasive, qui renouvelle la
confiance et le respect. En somme, la
confiance n'autorise pas à tout
considérer comme acquis. Et plus
l'amour est intime et profond, plus il
exige le respect de la liberté et la
capacité d'attendre que l'autre ouvre
la porte de son cœur. 'Voici que je me
tiens à la porte, et je frappe. Si
quelqu'un entend ma voix et ouvre la
porte, j'entrerai chez lui ; je prendrai
mon repas avec lui, et lui avec
moi' (Ap, 3,20). Le Seigneur aussi
demande la permission d'entrer ! Ne
l'oublions pas. Avant de faire
quelque chose en famille : 'S'il te
plaît, est-ce que je peux le faire ? Tu



aimes que je fasse cela ?' Ce langage
vraiment bien-élevé mais plein
d'amour. Et cela fait beaucoup de
bien aux familles.

Le second mot est 'merci'. On en
vient parfois à penser que nous
sommes en train de devenir une
civilisation des mauvaises manières
et des mots désagréables, comme si
c'était un signe d'émancipation.

Nous les entendons bien souvent
même en public. La gentillesse et la
capacité de remercier sont vues
comme une marque de faiblesse, cela
suscite même de la méfiance. Il faut
lutter contre cette tendance au sein
même de la famille. Nous devons
devenir intransigeants sur
l'éducation à la gratitude, à la
reconnaissance : la dignité de la
personne et la justice sociale passent
toute les deux par là. Si la vie
familiale néglige ce style, la vie
sociale aussi le perdra. La gratitude,



pour un croyant, est aussi au cœur
même de la foi : un chrétien qui ne
sait pas remercier est quelqu'un qui
a oublié la langue de Dieu. C'est
vraiment triste ! Souvenons-nous de
la question de Jésus, lorsqu'il a guéri
dix lépreux et qu'un seul d'entre eux
est revenu le remercier (cf. Lc 17,18)
[…]Cette noblesse de l'âme, cette
grâce de Dieu dans l'âme nous
pousse à dire merci, à la gratitude.
C'est la fleur d'une âme noble […]

Le troisième mot est 'pardon'. Une
parole difficile, c'est vrai, et pourtant
tellement nécessaire. Quand elle
manque, les petites fissures
s'élargissent –même sans le vouloir–
jusqu'à devenir de profonds fossés.
Ce n'est pas pour rien que, dans la
prière enseignée par Jésus, le 'Notre
Père', qui résume toutes les questions
essentielles pour notre vie, nous
trouvons cette expression : 'Remets-
nous nos dettes, comme nous-mêmes
nous remettons leurs dettes à nos



débiteurs' (Mt 6,12). Reconnaître que
l'on a commis une faute, et être
désireux de restituer ce qui a été pris
–respect, sincérité, amour– rend
digne du pardon. Et c'est comme cela
que l'infection s'arrête. Si nous ne
sommes pas capables de nous
excuser, cela veut dire que nous ne
sommes pas non plus capables de
pardonner.

Dans la maison où l'on ne s'excuse
pas, l'air commence à manquer, les
eaux deviennent stagnantes.
Beaucoup de blessures des
sentiments, beaucoup de
déchirements dans les familles
commencent avec la perte de ce
terme précieux : 'pardon !'. […] Vous
vous êtes disputés entre mari et
femme ? Entre enfants et parents ?
[…] Ca ne va pas, mais ce n'est pas
cela le problème. Le problème c'est
que ce sentiment soit encore là le
jour d'après. C'est pourquoi, si vous
vous êtes disputés, ne finissez jamais



la journée sans faire la paix en
famille. Et comment dois-je faire la
paix ? Me mettre à genoux ? Non !
Seulement un petit geste, une petite
chose et l'harmonie familiale
reviendra. Une caresse suffit, sans
paroles. Mais ne finissez jamais la
journée en famille sans faire la paix.
[…] Ce n'est pas facile, mais il faut le
faire. Et avec cela, la vie sera plus
belle.

Ces trois mots-clés de la famille sont
des mots simples et dans un premier
temps, peut-être nous font-ils
sourire. Mais lorsque nous les
oublions, il n'y a plus de raison de
rire, n'est-ce pas ? Notre éducation,
peut-être, les néglige trop. Que le
Seigneur nous aide à les remettre à
leur juste place, dans notre cœur,
dans notre maison, et aussi dans
notre coexistence civile. Ce sont les
mots pour entrer vraiment dans
l'amour de la famille.



La vie ne se fait pas dans un
laboratoire, elle se fait dans la
réalité

Audience publique du 20 mai 2015 :

« 'Vous les parents, n'exaspérez pas
vos enfants ; vous risqueriez de les
décourager' (Col 3,20-21). À la base
de tout, il y a l'amour, celui que Dieu
nous donne, qui « ne fait rien
d'inconvenant ; [il] ne cherche pas
son intérêt ; [il] ne s'emporte pas ; [il]
n'entretient pas de rancune… [il]
supporte tout, [il] fait confiance en
tout, [il] espère tout, [il] endure
tout' (1 Cor 13,5-6). Même dans les
meilleures familles, il faut se
supporter et il faut beaucoup de
patience pour se supporter ! Mais la
vie est comme cela. La vie ne se fait
pas dans un laboratoire, elle se fait
dans la réalité. Jésus lui-même est
passé par l'éducation familiale.
Même dans ce cas, la grâce de
l'amour du Christ accomplit ce qui



est inscrit dans la nature humaine.
Combien d'exemples étonnants
avons-nous de parents chrétiens
pleins de sagesse humaine ! Ils
montrent que la bonne éducation
familiale est la colonne vertébrale de
l'humanisme. Son rayonnement
social est la ressource qui permet de
compenser les lacunes, les blessures,
les vides de paternité et de maternité
qui touchent les enfants qui ont
moins de chance. Ce rayonnement
peut faire d'authentiques miracles. Et
dans l'Église ces miracles se
produisent tous les jours !

J'espère que le Seigneur donnera aux
familles chrétiennes la foi, la liberté
et le courage nécessaires pour leur
mission. Si l'éducation familiale
retrouve la fierté de son rôle
primordial, beaucoup de choses
changeront en mieux, pour les
parents incertains et pour les enfants
déçus.Il est temps que les pères et
les mères reviennent de leur exil –



parce qu'ils se sont auto-exilés de
l'éducation de leurs enfants – et
assument à nouveau pleinement
leur rôle éducatif. Nous espérons
que le Seigneur donnera aux parents
cette grâce de ne pas s'auto-exiler de
l'éducation de leurs enfants. Et cela,
seuls peuvent le faire l'amour, la
tendresse et la patience »

L'attachement aux richesses nous
fait croire que tout va bien, qu'il
existe un paradis terrestre

À Sainte Marthe le 25 mai 2015 :

« Il existe un mystère dans le fait de
posséder des richesses. Les richesses
ont la capacité de séduire, de nous
conduire à une séduction et de nous
faire croire que nous nous trouvons
dans un paradis terrestre ». […] Les
choses fermées s'abîment, entrent en
corruption». Ceux qui «vivent
attachés à leur pouvoir, à leurs
richesses, se croient au paradis. Ils
sont fermés, n'ont pas d'horizon,



n'ont pas d'espérance. À la fin, ils
devront tout laisser ».

« L'homme qui, revêtu de pourpre et
de lin fin, 'faisait chaque jour
brillante chair' était tellement fermé
sur lui-même, qu'il ne voyait pas plus
loin que le bout de son nez : il ne
voyait pas que devant sa porte, se
trouvait un homme qui avait faim et
qui était aussi malade, couvert de
plaies ». La même chose nous arrive
à nous : «l'attachement aux richesses
nous fait croire que tout va bien,
qu'il existe un paradis terrestre, mais
cela nous ôte l'espérance et nous ôté
l'horizon. Et une vie sans horizon est
une vie stérile, une vie sans
espérance est une vie triste ».

Les richesses, en effet, « sont pour le
bien commun, pour tous », et si le
Seigneur les accorde à quelqu'un,
c'est « pour le bien de tous, non pour
lui-même, non pour qu'il les enferme
dans son cœur, qui se corrompt et



devient triste ». Les richesses, «sont
comme le serpent dans le paradis
terrestre, elles ensorcellent,
trompent, nous font croire que nous
sommes puissants, comme Dieu».

«La seule façon » d'agir est d'«ouvrir
la main, ouvrir le cœur, ouvrir
l'horizon». Si au contraire «tu as la
main fermée, tu as le cœur fermé
comme l'homme qui allait aux
banquets et portait des habits
luxueux, tu n'as pas d'horizon, tu ne
vois pas les autres qui sont dans le
besoin et tu finiras comme cet
homme : loin de Dieu».

Les laïcs n'ont pas besoin d'un
évêque-pilote

Aux évêques italiens, le 19 mai 2015 :

« La sensibilité ecclésiale se
manifeste aussi dans les choix
pastoraux et dans l'élaboration des
documents –les nôtres– où ne doit
pas prévaloir l'aspect théorico-



doctrinal abstrait, comme si nos
orientations n'étaient pas destinées à
notre peuple ou à notre pays –mais
seulement à quelques savants et
spécialistes– alors que nous devons
poursuivre notre effort pour les
traduire en propositions concrètes et
compréhensibles.

La sensibilité ecclésiale et pastorale
se concrétise aussi en renforçant le
rôle indispensable des laïcs disposés
à assumer les responsabilités qui
sont les leurs. En réalité, les laïcs qui
ont une formation chrétienne
authentique ne devraient pas avoir
besoin d'un évêque-pilote ou d'un
monseigneur-pilote ou d'un apport
clérical pour assumer leurs
responsabilités à tous les niveaux, du
politique au social, de l'économique
au législatif. En revanche ils ont tous
besoin d'un évêque-pasteur ! »

La joie ne s'achète pas au marché



Dans la paroisse Sainte-Marie-Reine-
de-la-paix à Ostie, le 3 mai 2015 :

« Dans la vie il faut toujours choisir,
et il y a des choix difficiles […] La
différence entre une chose amusante
et une chose juste, c'est la joie qui
vient de l'intérieur. Dans la vie, on
fait beaucoup de mauvais choix,
mais comme dit une chanson 'Dans
l'art de monter, le plus important
n'est pas de ne pas tomber, mais de
ne pas rester au sol !'. Nous tombons
tous, nous faisons tous des erreurs,
des péchés, tous. Mais le témoignage,
c'est de se lever avec la grâce de Dieu
». Il s'agit de « se lever et dire : 'Oui,
je suis pécheur, je me suis trompé,
mais je continue car le Seigneur est
avec moi'. C'est pour cela que le
monde a besoin de vous, les jeunes :
[…]témoignez en allant toujours au-
delà, en allant de l'avant malgré la
faiblesse ; cela donne la joie.



La joie ne s'achète pas au marché.
Elle ne se gagne pas à un jeu au
parc d'attraction. La joie est un
don que seul Dieu peut donner, la
joie est un cadeau de l'Esprit-Saint et
nous devons la demander : 'Seigneur
donne-moi la joie'. […] « Mais n'ayons
pas le visage 'vaincu' de la tristesse,
de la mélancolie. Cela ne fait pas du
bien. La tristesse est le propre de
l'égoïsme, des personnes égoïstes
qui veulent tout, comme les enfants
qui ne veulent pas partager leurs
bonbons […] La joie d'une personne
qui sait conserver le sens positif de la
vie, et qui présente aux autres ce
visage positif. La joie que Dieu seul
peut donner, est un don. Et nous
devons demander la joie. Si je suis
triste, paresseux, je dois demander la
joie à l'Esprit-Saint et il me la
donnera, car c'est un cadeau qui
vient de Lui. La joie, toujours ! Le
sourire toujours ! Un sourire naturel,
pas un sourire de carton, s'il vous
plait. Un sourire naturel, qui vient du



fond de l'âme. Un beau sourire. […]
Demandons cette joie, la joie de
donner la lumière […] 'Mais, Père,
dans les moments sombres, la joie
disparait, la joie s'en va'. Mais
supporter les moments difficiles avec
dignité, dans l'espérance que le Saint-
Esprit nous donnera la force et la
consolation ».

Un chrétien peureux est une
personne qui n'a pas compris ce
qu'est le message de Jésus

À Sainte-Marthe, le 15 mai 2015 :

« La peur est une attitude qui nous
fait mal. Elle nous affaiblit, nous
rabaisse. Elle nous paralyse aussi.
[…] Une personne prise par la peur
ne fait rien, elle ne sait que faire :
elle est craintive, peureuse, centrée
sur elle-même afin que rien de mal,
de mauvais ne lui arrive ». Une
personne qui a peur «ne fait rien, ne
sait pas quoi faire». Elle est
concentrée sur elle-même, afin « qu'il



ne lui arrive rien de mal. La peur te
porte à un égocentrisme égoïste et te
paralyse. [...] Un chrétien peureux
est une personne qui n'a pas compris
ce qu'est le message de Jésus.C'est
pour cela que Jésus dit à Paul : 'N'aie
pas peur. Continue à parler.' La peur
n'est pas une attitude chrétienne.
C'est une attitude, nous pouvons dire,
d'une âme incarcérée, sans liberté,
qui n'a pas la liberté de regarder
devant, de créer quelque chose, de
faire le bien... 'Non, mais il y a ce
danger, et cet autre, et cet autre...' Et
ceci est un vice… Et la peur fait mal.
Il ne faut pas avoir peur, et
demander la grâce du courage, du
courage de l'Esprit Saint qui nous
envoie.»

La peur, toutefois, «doit se distinguer
de la crainte de Dieu, avec laquelle
elle n'a rien à voir». La crainte de
Dieu «est sainte, c'est la crainte de
l'adoration devant le Seigneur et la
crainte de Dieu est une vertu. Mais la



crainte de Dieu ne rabaisse pas,
n'affaiblit pas, ne paralyse pas : elle
porte en avant, vers la mission que
donne le Seigneur. »

Dans l'Évangile de Jean (16, 20-23),
«le Seigneur parle du passage de la
tristesse à la joie», en préparant les
disciples «au moment de la Passion :
'Vous pleurerez et vous vous
lamenterez, et le monde se réjouira ;
vous serez tristes, mais votre
tristesse se changera en joie'».

Jésus évoque «l'exemple de la femme
au moment de l'accouchement, qui
éprouve tant de douleur mais
ensuite, une fois l'enfant né, oublie la
douleur» pour laisser place à la joie.
'Et personne ne pourra vous enlever
la joie', assure donc le Seigneur. […]
Dans les moments les plus tristes,
dans les moments de douleur la joie
devient paix. Au contraire, un
divertissement dans le moment de la
douleur devient obscurité et



tristesse. Un chrétien sans joie n'est
pas un chrétien. Un chrétien qui
continuellement vit dans la tristesse
n'est pas un chrétien. C'est un
chrétien qui, dans le moment des
épreuves, des maladies, de tant de
difficultés, perd la paix, quelque
chose lui manque. […] La joie
chrétienne n'est pas une simple
distraction, ce n'est pas une joie
passagère. La joie chrétienne est
un don, c'est un don de l'Esprit
Saint. C'est avoir le cœur toujours
joyeux parce que le Seigneur a
vaincu, le Seigneur règne, le
Seigneur est à la droite du Père, le
Seigneur m'a regardé, et m'a
envoyé, et m'a donné sa grâce et
m'a fait fils du Père. C'est cela, la
joie chrétienne. Un chrétien vit
dans la joie.»

Un chrétien, pour cela, «vit dans la
joie». Mais «où est cette joie dans les
moments les plus tristes, dans les
moments de douleur? Pensons à



Jésus sur la Croix : éprouvait-il de la
joie? Non, bien sûr ! Mais il était en
paix!». En effet, « la joie, au moment
de la douleur, de l'épreuve, se fait
paix ». En revanche, «un amusement
au moment de la douleur se fait
obscurité, il devient sombre ».

Voilà pourquoi «un chrétien sans joie
n'est pas chrétien; un chrétien qui vit
continuellement dans la tristesse
n'est pas chrétien». À «un chrétien
qui perd la paix, au moment des
épreuves, des maladies, de
nombreuses difficultés, il manque
quelque chose».

C'est « la contemplation du Christ
assis à la droite du Père qui nous
donnera le courage, qui nous
donnera la joie, qui nous ôtera la
peur et nous aidera aussi à ne pas
sombrer dans une vie superficielle et
divertissante».



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/les-fioretti-du-
pape-francois-en-mai/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/les-fioretti-du-pape-francois-en-mai/
https://opusdei.org/fr-ca/article/les-fioretti-du-pape-francois-en-mai/
https://opusdei.org/fr-ca/article/les-fioretti-du-pape-francois-en-mai/

	Les fioretti du pape François en mai

