
opusdei.org

Simon de Cyrène,
Véronique et le
visage du Christ

"Que je cherche ton visage, que
j’apprenne à le trouver et à le
montrer, que je sache te
découvrir dans les choses
courantes de ma vie, que je me
rende réellement compte que
c’est bien toi.", dit l'auteur de
cet article.

16/09/2020

Hommes de Galilée, pourquoi restez-
vous ainsi à regarder le ciel ? [1] Les



yeux des apôtres étaient rivés sur
l'endroit d'où Jésus était parti… Un
ange dut les prévenir que la vie
continuait. Le messager de Dieu ne
cherchait pas à atténuer l'intérêt que
ces hommes portaient à leur Maître,
mais il voulait peut-être leur faire
comprendre que désormais ils
devraient apprendre à le voir d'une
autre manière, à le rencontrer, lui et
son regard, chez les autres et dans les
choses ordinaires de la vie.

Saint Paul comprit ce désir des
apôtres, parce que lui aussi
souhaitait être avec le Christ et le
voir face à face [2]. Or, s'il devait
choisir, il préférait rester ici-bas
aussi longtemps que Dieu le voudrait,
en le contemplant comme dans un
miroir, en énigme [3], si de la sorte il
pouvait aider les autres à vivre dans
cette Lumière [4]. Avec la force de
son exemple et de sa parole, il
conseillait aux destinataires de sa
mission apostolique de garder fixé



leur regard sur le ciel, où se trouve le
Christ, tant qu'ils resteraient dans ce
monde : Du moment donc que vous
êtes ressuscités avec le Christ,
recherchez les choses d'en haut, là où
se trouve le Christ, assis à la droite de
Dieu [5].

Quæ sursum sunt quærite ! [6]
Recherchez les choses d'en haut !
Nous voulons faire nôtre ce cri, mais
nous avons besoin d'apprendre.
Nous nous surprenons si souvent
d'avoir le regard collé à la terre,
centré excessivement sur des choses
passagères. Nous remarquons le
manque d'une plus grande acuité
pour découvrir le rôle que le Christ
joue dans chaque événement de
l'existence : nous aimons ce monde,
qui est le nôtre, le lieu où nous
rencontrons Dieu [7], et nous
souhaiterions parvenir à une plus
grande facilité pour percevoir le
regard de Jésus-Christ tandis que
nous nous occupons de nos tâches



habituelles. Nous voudrions aussi
que d'autres puissent voir le Christ
en nous ; la possibilité de rendre
présent le visage de Jésus auprès de
nos amis nous enthousiasme.

Vultum tuum, Domine, requiram ! [8]
Je chercherai, Seigneur, ton visage !
Seigneur — lui dirons-nous—, que je
cherche ton visage, que j'apprenne à
le trouver et à le montrer, que je
sache te découvrir dans les choses
courantes de ma vie, que je me rende
réellement compte que c'est bien toi.
Peut-être entendrons-nous cette
remarque de saint Josémaria : Ce
Christ, que tu vois, n'est pas Jésus. —
C'est tout au plus la triste image que
peuvent former tes yeux troubles…
— Purifie-toi. Clarifie ton regard
dans l'humilité et la pénitence.
Ensuite… la clarté lumineuse de
l'Amour ne te manquera pas. Et ta
vision sera parfaite. Ton image sera
réellement la sienne : Lui [9].



Les Évangiles font à plusieurs
reprises allusion au regard de Jésus-
Christ. Un regard bienveillant et
affectueux, touchant et ému à la fois,
un regard qui connaît à fond,
pénètre dans l'intimité, un regard qui
enseigne et corrige, pousse au
repentir et va jusqu'à provoquer des
élans de générosité [10]. Nous avons
peut-être essayé maintes fois dans
notre prière de nous représenter ce
regard, afin de découvrir comment
nous pouvons le trouver et le rendre
présent dans notre vie ordinaire.
Certains des personnages qui ont
croisé Jésus au cours de sa Passion
peuvent nous aider à avancer dans la
réalisation de ce désir.

Sur le chemin de la Croix, trois
personnes ont eu une relation
particulière avec le visage du Christ :
deux seulement l'ont cherché, mais
les trois l'ont trouvé. Nous pouvons
apprendre des trois ; chacune d'entre
elles suggère un enseignement



différent sur la manière de donner
une suite au désir de voir le visage de
Jésus.

Un seul cœur, avec Sainte Marie

À peine Jésus s'est-Il relevé de sa
première chute qu'Il rencontre sa
très Sainte Mère, au bord du chemin
où Il passe [11]. L'Évangile ne nous
dit rien sur cette rencontre, mais le
silence de l'Écriture n'a fait que
stimuler l'imagination des chrétiens
tout au long des siècles. Notre Père se
la représente ainsi : Avec un amour
immense, Marie regarde Jésus et
Jésus regarde sa Mère ; leurs regards
se croisent, et chaque cœur déverse
sa propre douleur dans le cœur de
l'autre [12]. L'amour est si intense
qu'il suffit que leurs yeux se
rencontrent pour que chacun sache
qu'il peut compter sur l'autre, qu'il
peut déverser sur elle, sur lui, son
immense douleur, parce que ce
cœur-là est capable de l'accueillir. Au



milieu de cette souffrance, ils ont la
profonde consolation de se savoir
soutenus, compris.

L'âme de Marie est plongée dans
l'amertume, dans l'amertume de
Jésus-Christ [13]. L'amertume qui
remplit l'âme de Marie est celle de
son fils, de même que l'amertume
qui envahit l'âme de Jésus est celle de
Marie. L'union de leurs cœurs est si
forte que la douleur de l'un est faite
de la souffrance de l'autre ; c'est ainsi
qu'ils s'appuient et se soutiennent
mutuellement.

Si seulement nous pouvions
parvenir, nous aussi, à une
identification pareille aux
souffrances du Christ ! Certes, nous
en sommes encore bien loin, mais
nous la souhaitons ardemment. Nous
savons que si nous avançons sur ce
chemin, nous ne nous épargnerons
pas de peines dans cette vie, parce
que toute existence humaine en



comporte, mais nous aurons toujours
une lumière pour les affronter, nous
ne manquerons jamais d'une base
ferme pour tenir bon, pour les
aborder avec sérénité. Syméon avait
prophétisé à la Vierge Marie qu'un
glaive transpercerait son âme [14].
Depuis l'annonce de la Passion, la
blessure de ce glaive n'abandonnera
plus jamais la Mère de Jésus. Elle
aura toujours présent à l'esprit
qu'elle ne peut être offensée que par
les affronts faits à son fils ; elle est
consciente que toute souffrance, de
même que toute joie, ne peut qu'être
en rapport avec lui.

La Vierge Marie nous apprend que
dans l'amertume et les petits
contretemps — professionnels,
familiaux, sociaux… — nous pouvons
chercher et découvrir le visage du
Christ ; et que, par conséquent, nous
serons pleins de paix même au
milieu de la douleur.



Véronique, un cœur bon

Une tradition de l'Église raconte que,
un peu plus tard, une femme se porte
au devant du Seigneur afin de lui
nettoyer le visage. C'est la seule
donnée que nous ayons sur
Véronique, puisque c'est sous ce nom
qu'elle est connue. Elle n'avait peut-
être jamais réfléchi consciemment
sur ce désir — voir le visage de Jésus-
Christ — et, même si elle l'avait fait,
elle aurait pu penser que le motif qui
l'animait maintenant pour chercher
ce visage était plus simple : elle
voulait uniquement faire preuve de
délicatesse avec cet Homme qui
souffrait. Cependant, cette femme,
qui n'apparaît même pas dans les
Évangiles, a donné un nom au désir
de contempler le visage de Dieu.
Quant à vous, heureux vos yeux
parce qu'ils voient […]. En vérité je
vous le dis, beaucoup de prophètes et
de justes ont souhaité voir ce que
vous voyez et ne l'ont pas vu [15]. Si



on peut appliquer spécialement à
Véronique ces mots, si elle a satisfait
cette aspiration qui a comblé l'âme
de tant et tant de saints au long de
l'histoire, ce fut à cause de sa bonté
simple, parce que son cœur de
femme bienveillante ne se laisse pas
« imprégner par la brutalité des
soldats, ni immobiliser par la peur
des disciples » [16], elle ne s'arrête
pas lorsqu'elle a l'occasion de rendre
un petit service. Et cet « acte d'amour
imprime dans son cœur la vraie
image de Jésus » [17].

Le visage du Dieu fait Homme reste
sans doute gravé sur ce voile, mais
c'est surtout dans ses entrailles
miséricordieuses qu'il reste gravé. «
Le Rédempteur du monde donne à
Véronique une image authentique de
son visage. Le voile sur lequel reste
imprimé le visage du Christ devient
un message pour nous. Il dit en un
sens : Voilà comment toute action
bonne, tout geste de véritable amour



envers le prochain renforce en celui
qui l'accomplit la ressemblance avec
le Rédempteur du monde. Les actes
d'amour ne passent pas. Tout geste
de bonté, de compréhension, de
service, laisse dans le cœur de
l'homme un signe indélébile, qui le
rend toujours plus semblable à Celui
qui « se dépouilla lui-même, en
prenant la condition de serviteur
» (Ph 2, 7). Ainsi se forme l'identité de
l'homme, son vrai nom. [18] » N'est-
ce pas là une manière accessible de
chercher le visage de Jésus-Christ ?
N'est-ce pas aussi une manière de le
rendre présent parmi ceux qui nous
entourent ? Il est possible que nous
ayons dans notre vie l'occasion de
rendre de grands services aux autres,
de renoncer à quelque chose d'un
grand prix pour les aider. Or, que de
telles occasions se présentent ou non,
essayons de vivre au quotidien avec
un cœur bon, capable de sentir
s'éveiller en lui la compassion à
l'égard des peines des créatures,



capable de comprendre que, pour
porter remède aux tourments qui
assaillent, et bien souvent angoissent,
les âmes en ce monde, le véritable
baume est l'amour, la charité : toutes
les autres consolations servent à
peine à distraire un moment pour ne
laisser, plus tard, qu'amertume et
désespoir [19]. Souvent, ce qui aide
les âmes à découvrir le regard plein
d'amour du Seigneur, c'est
précisément de voir comment ses
disciples, malgré leurs limites, sont
capables de remarquer de quoi elles
ont le plus besoin, de découvrir des
marques d'attention que, si elles
étaient omises, personne ne
réclamerait, mais qui, en revanche,
poussent à une reconnaissance du
fond du cœur lorsqu'on en bénéficie.

Si, ayant un sens surnaturel, nous
agissons de la sorte, nous satisfaisons
— autant qu'il est possible de le faire
dans cette vie — le désir de
contempler le visage de Jésus-Christ.



Et, en même temps, nous permettons
à d'autres personnes d'arriver à le
rencontrer. Il se peut qu'ils ne le
remarquent pas immédiatement et
qu'ils aient besoin d'un peu de temps
pour découvrir le Seigneur, mais ils
ne manqueront pas de percevoir dès
le premier moment qu'il y a quelque
chose de spécial chez ceux qui les
traitent avec une bonté aussi simple.
Si nous voulons découvrir à d'autres
le visage très aimable du Maître,
essayons de dispenser amabilité,
sérénité, paix, patience, respect,
courtoisie, affection ; y compris
lorsque nous n'attendrons pas d'être
payés de retour ; si nous voulons voir
chez les autres le visage de Jésus,
approchons-nous d'eux avec un cœur
simple, un cœur qui apprécie,
admire et aime les parents, les
enfants, les personnes du même
centre, les amis, un par un ; qui
découvre commet chacun d'eux
reflète, à sa manière, la bonté de
Dieu.



Simon de Cyrène, une rencontre
avec la Croix

Les Évangiles synoptiques nous
parlent d'un troisième personnage
qui croise par hasard Jésus-Christ sur
le chemin du Calvaire. Sainte Marie
et Véronique l'ont cherché et sont
sorties à sa rencontre de leur propre
initiative. Simon de Cyrène, non.
Simon a été forcé à porter la Croix 
[20]. L'expression utilisée par les
évangélistes indique que, peut-être, il
manifeste une résistance initiale.
Cela semble bien compréhensible :
personne n'aime qu'on l'oblige à
porter la croix d'un autre, moins
encore au terme d'une dure journée
de travail. Saint Marc laissera
entendre que les fils de cet homme
étaient connus comme chrétiens [21].
Tout a commencé par une rencontre
fortuite avec la Croix [22]. Une
grande chance qui découle d'un
événement apparemment
malheureux.



Le changement d'attitude du
Cyrénéen ne dut pas se produire d'un
seul coup, mais graduellement et il
n'est pas trop risqué de supposer
qu'il eut un rapport avec le visage de
Jésus-Christ. Il pensait qu'il avait
affaire à un malfaiteur, mais ce
regard aimable, reconnaissant,
pacifique, l'a désarmé. Dans un
premier temps il est contrarié,
simplement parce qu'il voit ; ensuite
il regarde et découvre peu à peu que
partager la Croix avec ce condamné
en vaut la peine. Ce qui au début
apparaissait comme un inconvénient
s'interposant entre lui et son repos,
s'est progressivement transformé,
grâce au visage de cet Homme, en
une occasion unique, qui finira par
changer sa vie. Pour lui, comme pour
tous les chrétiens, la Croix s'est
convertie en signe distinctif de sa foi,
en instrument de salut ; en une
réalité rédemptrice, inséparable de la
mission du Christ. À travers les
siècles, les chrétiens regarderont



avec affection et espérance la Croix,
qui devrait être au centre de leur vie
et qui, pour la même raison, « devrait
être au centre de l'autel et être le
point de repère commun du prêtre et
de la communauté qui prie » [23].

Parfois, la Croix apparaît sans qu'on
la cherche : c'est le Christ qui
s'inquiète de nous [24]. Devant la
Croix inattendue nous ressentirons
un mouvement de rejet. C'est la
réaction habituelle de notre nature,
qui ne doit pas nous inquiéter, mais
qui ne doit pas non plus nous
empêcher de l'accueillir
progressivement. Nous savons que
dans ce genre de situation où nous
pouvons nous sentir seuls, Dieu ne
nous abandonne pas, qu'il est à nos
côtés : peut-être même le voyons-
nous, sommes-nous capables de nous
adresser à lui d'une certaine
manière. Or, nous devons faire un
pas de plus : nous devons chercher
son regard. Si nous ne nous



contentons pas de voir, si nous
essayons de regarder le Christ qui
prend la Croix avec nous, si nous
permettons qu'il nous parle, ce qui
semble malheureux prend peu à peu
une autre couleur et finit par
changer notre vie. Le fait de nous
rendre compte qu'une contrariété
peut signifier une rencontre plus
profonde avec Jésus-Christ nous
aidera à l'aborder d'une autre
manière et alors, notre Croix ne sera
plus une Croix quelconque : ce sera...
la Sainte Croix [25].

Vultum tuum, Domine, requiram ! 
[26] Sur le chemin du Calvaire, trois
personnes ont une relation
particulière avec le visage du Christ.
Deux uniquement le cherchent, mais
les trois le trouvent. Aucune d'entre
elles ne reste indifférente, aucune ne
part les mains vides. De chacune
nous pouvons apprendre quelque
chose et nous le voulons, parce que
nous souhaitons vivement



contempler et aider d'autres à
découvrir ce visage, sur notre
chemin ordinaire dans le monde.

Nous voudrions atteindre l'unité de
cœurs qui existe entre Sainte Marie
et son fils. Nous sommes conscients
que cela dépasse nos forces, mais
nous n'abandonnons pas pour autant
ce désir, parce que ce serait renoncer
à l'Amour et que, sans doute, nous
sommes capables d'avancer sur ce
chemin-là. Une manière de s'y
prendre est de profiter des
enseignements des deux autres
personnages : une bonté simple sera
l'occasion pour que beaucoup — à
commencer par nous-mêmes —
rencontrent le Seigneur ; chercher ce
regard dans l'adversité et l'amertume
de la vie fera que nous nous
identifiions graduellement avec la
Volonté de Dieu. C'est alors que nous
serons capables de refléter le visage
de Jésus.



J. Diéguez

[1]. Ac 1, 11.

[2]. Cf. Ph 1, 23.

[3]. 1 Co 13, 12.

[4]. Cf. Ph 1, 25.

[5]. Col 3, 1.

[6]. Ibid.

[7]. Cf. Entretiens, n° 113.

[8]. Cf. Ps 26, 8 (Vg).

[9]. Chemin, n° 212.

[10]. Cf. Mc 3, 5 ; 10, 21 ; 12, 41 ; Mt 4,
18-22 ; 19, 16 ; Lc 22, 61 ; Jn 1, 38-47 ;
1, 42.

[11]. Chemin de Croix, IVe station.

[12]. Ibid.

[13]. Ibid.



[14]. Cf. Lc 2, 35.

[15]. Mt 13, 16-17.

[16]. J. Ratzinger, Chemin de Croix au
Colisée, Vendredi Saint 2005, VIe
station.

[17]. Ibid.

[18]. Jean Paul II, Chemin de Croix au
Colisée, Vendredi Saint 2000, VIe
station.

[19]. Quand le Christ passe, n° 167.

[20]. Cf. Mc 15, 21.

[21]. Cf. Ibid.

[22]. Chemin de Croix, Ve station.

[23]. J Ratzinger, Introduction à
l'esprit de la liturgie, p. 105.

[24]. Chemin de Croix, Ve station.

[25]. Saint Rosaire, IVe mystère
douloureux.



[26]. Cf. Ps 26, 8 (Vg).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/le-visage-de-
jesus/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/le-visage-de-jesus/
https://opusdei.org/fr-ca/article/le-visage-de-jesus/
https://opusdei.org/fr-ca/article/le-visage-de-jesus/

	Simon de Cyrène, Véronique et le visage du Christ

