
opusdei.org

Le silence pour voir
et toucher Dieu dans
le monde

Le Saint-Père a reçu les prêtres
du diocèse de Rome le 7 février
dernier. Plusieurs ont pu lui
poser des questions ; l’une
d’entre elle a donné l’occasion à
Benoît XVI de parler du
Carême.

27/02/2008

La traduction du texte est de Zenit
(zenit.org)



Mon nom est Massimo Tellan. Je suis
prêtre depuis quinze ans, curé à Casal
Monastero, secteur nord, depuis six
ans. Je crois que nous nous rendons
tous compte que nous vivons toujours
plus plongés dans un monde
culturellement submergé de paroles,
souvent privées de signification, qui
désorientent le cœur humain à un tel
point qu'elles le rendent sourd à la
parole de vérité.

Cette Parole éternelle qui s'est faite
chair et qui a pris un visage en Jésus
de Nazareth devient ainsi pour
beaucoup de personnes évanescente
et, en particulier pour les nouvelles
générations, inconsistante et
lointaine. Dans tous les cas, elle est
confuse dans la jungle d'images
ambiguës et éphémères dont nous
sommes quotidiennement
bombardés.

Quelle place laisser alors à
l'éducation à la foi, à ce binôme de



paroles à accueillir et d'images à
contempler ? Où se trouve l'art de
raconter la foi et d'introduire au
mystère, comme cela se produisait
par le passé avec la biblia
pauperum ? Dans la société actuelle
des images comment pouvons-nous
retrouver la force débordante de la
vue qui accompagne le mystère de
l'incarnation et de la rencontre avec
Jésus, comme cela eut lieu pour Jean
et André sur les rives du Jourdain,
invités à aller et voir où habitait le
maître ? En d'autres termes :
comment éduquer à la recherche et à
la contemplation de cette véritable
beauté qui, comme l'écrivait
Dostoïevski, sauvera le monde?

Benoît XVI : Merci pour ce très beau
cadeau. Je suis reconnaissant que
nous n'ayons pas que des mots, mais
également des images. Nous voyons
que de la méditation chrétienne
naissent aujourd'hui aussi de
nouvelles images, nous voyons que la



culture chrétienne, que
l'iconographie chrétienne renaît.

Oui, nous vivons dans l'inflation des
paroles, des images. Il est donc
difficile de laisser de la place à la
parole et à l'image. Il me semble que
précisément dans la situation de
notre monde, que nous connaissons
tous, qui est également une
souffrance pour nous, la souffrance
de chacun, le temps de Carême
acquiert une nouvelle signification.

Le jeûne physique, qui pendant un
certain temps n'était plus considéré à
la mode, apparaît aujourd'hui à tous
comme nécessaire. Il n'est pas
difficile de comprendre que nous
devons jeûner. Nous nous trouvons
aussi parfois face à certaines
exagérations dues à un idéal de
beauté erroné. Mais le jeûne
physique est cependant une chose
importante, car nous sommes corps
et âme et la discipline du corps, la



discipline également matérielle, est
importante pour la vie spirituelle qui
est toujours une vie incarnée dans
une personne qui est corps et âme.

Cela est une dimension. Aujourd'hui
se développent et se manifestent
d'autres dimensions. Il me semble
que le temps de Carême pourrait
précisément aussi être un temps de
jeûne des paroles et des images. Nous
avons besoin d'un peu de silence,
nous avons besoin d'un espace sans
le bombardement permanent des
images. C'est pourquoi il est très
important aujourd'hui de rendre
accessible et compréhensible la
signification de quarante jours de
discipline extérieure et intérieure,
pour nous aider à comprendre
qu'une dimension du Carême, de
cette discipline physique et
spirituelle, est celle de se créer des
espaces de silence et aussi des
espaces sans images, pour ouvrir à



nouveau notre cœur à la véritable
image et à la véritable parole.

Il me semble prometteur de
constater aujourd'hui qu'il y a une
renaissance de l'art chrétien, aussi
bien d'une musique pour la
méditation - comme par exemple
celle qui est née à Taizé - que d'un art
chrétien, pour revenir à l'art de
l'icône, qui reste attaché d'une
certaine manière aux grandes
normes de l'art de l'iconologie du
passé, mais en s'ouvrant aux
expériences et aux visions
d'aujourd'hui. Là où il y a une
méditation approfondie de la Parole,
où nous entrons réellement dans la
contemplation de cette visibilité de
Dieu dans le monde, de cette
tangibilité de Dieu dans le monde,
naissent également de nouvelles
images, de nouvelles possibilités de
rendre visibles les événements du
salut. Telle est précisément la



conséquence de l'événement de
l'incarnation.

L'Ancien Testament interdisait toute
image et il devait l'interdire dans un
monde plein de divinités. Il vivait
justement dans le grand vide qui
était également représenté par
l'intérieur du temple, où,
contrairement aux autres temples, il
n'y avait aucune image, mais
seulement le trône vide de la Parole,
la présence mystérieuse du Dieu
invisible, non défini par nos images.
(...)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/le-silence-pour-
voir-et-toucher-dieu-dans-le-monde/

(25/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/le-silence-pour-voir-et-toucher-dieu-dans-le-monde/
https://opusdei.org/fr-ca/article/le-silence-pour-voir-et-toucher-dieu-dans-le-monde/
https://opusdei.org/fr-ca/article/le-silence-pour-voir-et-toucher-dieu-dans-le-monde/

	Le silence pour voir et toucher Dieu dans le monde

