
opusdei.org

Thème 31 - Le
premier
commandement du
décalogue

Jésus-Christ nous a enseigné
que pour se sauver, il faut
observer les commandements,
qui sont l'expression de la loi
morale naturelle. Le premier
commandement est double :
l'amour de Dieu et l'amour du
prochain pour l'amour de Dieu.

10/01/2014

31.



Le premier commandement du
décalogue

1. Les Dix Commandements ou
Décalogue

Notre Seigneur Jésus Christ nous a
enseigné que, pour se sauver, il était
nécessaire d'observer les
commandements. À un jeune homme
qui lui demande : « Maître, que me
faut-il faire pour avoir la vie
éternelle? » (Mt 19,16), il répond : « Si
tu veux entrer dans la vie, observe
les commandements » (Mt 19,17). Il
poursuit en citant quelques
préceptes qui concernent l'amour du
prochain : « Tu ne tueras pas, tu ne
commettras pas d'adultère, tu ne
voleras pas, tu ne porteras pas de
faux témoignage, honore ton père et
ta mère » (Mt 19,18-19). Ces
préceptes, avec ceux qui se
rapportent à l'amour de Dieu et que
le Seigneur mentionne à d'autres
occasions, constituent les dix



commandements de la Loi divine (cf. 
Ex 20,1-17 ; Catéchisme, 2052). « Les
trois premiers se rapportent plus
explicitement à l'amour de Dieu et
les sept autres à l'amour du prochain
» (Catéchisme, 2067).

Les dix commandements sont
l'expression de la loi morale
naturelle (cf. Catéchisme, 1955). Cette
loi est inscrite dans le cœur des
hommes, dont la connaissance s'est
obscurcie en conséquence du péché
originel et des péchés personnels qui
ont suivi. Dieu a voulu révéler
certaines « vérités religieuses et
morales qui, de soi, ne sont pas
inaccessibles à la raison
» (Catéchisme, 38), afin que tout
homme puisse les connaître de façon
complète et sûre (cf. Catéchisme,
37-38). Dieu a d'abord révélé cette loi
dans l'Ancien Testament, puis
pleinement par l'intermédiaire de
Jésus-Christ (cf. Catéchisme,
2053-2054). L’Église est gardienne de



la révélation et elle l'enseigne à tous
les hommes (cf. Catéchisme, 2071).

Certains commandements établissent
ce qu'il faut faire, comme « sanctifier
les fêtes ». D'autres signalent ce qu'il
n'est jamais permis de faire, comme «
tuer » un innocent ;ils indiquent des
actes que leur objet moral rend
intrinsèquement mauvais, quels que
soient les motifs, les intentions
ultérieures de leurs auteurs ou les
circonstances dans lesquelles ils ont
été perpétrés[1].

« Jésus montre que les
commandements ne sont pas
seulement à entendre comme le
minimum à ne pas dépasser, mais
encore comme une ouverture vers
un chemin moral et spirituel de
perfection, dont le ressort intérieur
est la charité (cf. Col 3,14) »[2]. C'est
ainsi que le commandement « tu ne
tueras pas » n'appelle pas seulement
à respecter la vie du prochain, mais



encore à favoriser le développement
et l'enrichissement de la personne. Il
n'est pas question d'interdits qui
limitent la liberté, mais de lumières
qui éclairent le chemin du bien et du
bonheur, en libérant l'homme de
l'erreur morale.

2. Le premier commandement

Le premier commandement est
double : l'amour de Dieu et l'amour
du prochain pour l'amour de Dieu. «
Maître, quel est le plus grand
commandement de la Loi ? Jésus lui
dit : Tu aimeras le Seigneur ton Dieu
de tout ton cœur, de toute ton âme et
de tout ton esprit. Voilà le plus grand
et le premier commandement. Le
second lui est semblable : Tu aimeras
ton prochain comme toi-même. A ces
deux commandements se rattachent
toute la Loi, ainsi que les Prophètes
» (Mt 22,36-40).

Cet amour s'appelle la charité. Ce
terme désigne aussi la vertu



théologale dont l'acte est l'amour de
Dieu et du prochain pour Dieu. La
charité est un don que l'Esprit Saint
infuse en celui qui est fait fils adoptif
de Dieu (cf. Rm 5,5). La charité doit
grandir au long de cette vie sur la
terre, par l'action de l'Esprit Saint et
avec notre coopération. Grandir en
sainteté, c'est grandir en charité. La
sainteté n'est rien d'autre que la
plénitude de la filiation divine et de
la charité. Elle peut aussi être
amoindrie par le péché véniel, et
même être perdue par le péché
grave. La charité est à pratiquer
selon cet ordre de priorité : Dieu, les
autres pour l'amour de Dieu et, enfin,
soi-même pour l'amour de Dieu.

L'amour de Dieu

Aimer Dieu comme ses fils implique :

a) De Le choisir comme fin ultime de
tout ce que nous faisons. Agir en tout
pour son amour et pour sa gloire. «
Soit donc que vous mangiez, soit que



vous buviez, et quoi que vous fassiez,
faites tout pour la gloire de Dieu » (1
Co 10,31). « Deo omnis gloria : à Dieu
toute la gloire[3]. » Il ne doit pas y
avoir de fin supérieure à celle-là.
Aucun amour ne peut passer avant
l'amour de Dieu. « Qui aime son père
ou sa mère plus que moi n'est pas
digne de moi. Qui aime sa fille ou son
fils plus que moi n'est pas digne de
moi ». (Mt 10,37). « Il n'y a d’autre
amour que l'Amour[4] ! ». Il ne peut
exister un amour véritable qui
exclue ou laisse de côté l'amour de
Dieu.

b) D'accomplir la volonté de Dieu par
les œuvres. « Ce n'est pas en me
disant : ‘Seigneur, Seigneur’ qu'on
entrera dans le Royaume des Cieux,
mais c'est en faisant la volonté de
mon Père qui est dans les cieux » (Mt
7,21). La volonté de Dieu c'est que
nous soyons saints (cf. 1 Th 4,3), que
nous suivions le Christ (cf. Mt 17,5),
en observant ses commandements



(cf. Jn 14,21). « Veux-tu vraiment être
saint ? — Remplis le petit devoir de
chaque instant : fais ce que tu dois et
sois à ce que tu fais[5]. » Accomplir la
Volonté de Dieu même au prix du
sacrifice : « Que ce ne soit pas ma
volonté qui se fasse, mais la tienne !
» (Lc 22,42).

c) De correspondre à son amour pour
nous. Dieu nous aimés le premier. Il
nous a créés libres et a fait de nous
ses fils (cf. 1 Jn 4,19). Le péché, c'est
repousser l'amour de Dieu (cf. 
Catéchisme, 2094), mais Il pardonne
toujours, se donne toujours à nous. «
En ceci consiste son amour : ce n'est
pas nous qui avons aimé Dieu, mais
c'est lui qui nous a aimés et qui a
envoyé son Fils en victime de
propitiation pour nos péchés » (1 Jn
4,10 ; cf. Jn 3,16). « Il m'a aimé et s'est
livré lui-même pour moi » (Ga 2,20).
« Répondre à tant d'amour exige de
nous un don total du corps et de
l'âme[6]. » Il ne s'agit pas d'un



sentiment mais d'une détermination
libre de la volonté qui peut ou non
s'accompagner d'affection sensible.

L'amour de Dieu invite à le
fréquenter personnellement. Cette
fréquentation est la prière qui vient
alimenter l'amour. Elle peut revêtir
différentes formes[7] :

a) « L'adoration est la première
attitude de l'homme qui se reconnaît
créature devant son Créateur
» (Catéchisme, 2628). C'est l'attitude la
plus fondamentale de la religion (cf. 
Catéchisme, 2095). « Tu aimeras le
Seigneur ton Dieu et à Lui seul tu
rendras un culte » (Mt 4,10). Adorer
Dieu libère de toutes les formes
d’idolâtrie, qui conduisent à
l'esclavage. « Que ta prière soit
toujours un acte, sincère et réel,
d'adoration de Dieu[8]. »

b) L’actionde grâce (cf. Catéchisme,
2638), parce que tout ce que nous
sommes et tout ce que nous



possédons, nous l'avons reçu de Dieu
pour Lui rendre gloire : « Qu'as-tu
que tu n'aies reçu ? Et si tu l'as reçu,
pourquoi t'en glorifier comme si tu
ne l'avais pas reçu ? » (1 Co 4,7).

c) La demande, qui se présente de
deux façons : la demande de pardon
pour le péché qui sépare de Dieu ; et
la demande d'aide, pour soi-même ou
pour autrui, ou encore pour l'Église
et l'humanité toute entière. Ces deux
formes de demande se trouvent dans
le Notre Père : « Donne-nous
aujourd'hui notre pain de ce jour,
pardonne-nous nos offenses... ». La
demande du chrétien est pleine
d'assurance « puisque notre salut est
objet d'espérance » (Rm 8,24) et parce
que c'est une prière filiale, par
l'intermédiaire du Christ : « si vous
demandez quelque chose à mon Père
en mon nom, il vous l'accordera » (Jn
16,23 ; cf. 1 Jn 5,14-15).



L'amour se manifeste aussi par le
sacrifice, inséparable de la prière : «
la prière est valorisée par le
sacrifice[9]. » Le sacrifice est
l'offrande à Dieu d'un bien sensible,
en son honneur, comme expression
du don intérieur de la volonté
propre, c'est à dire de l'obéissance à
Dieu. Le Christ nous a rachetés par le
sacrifice de la croix, qui manifeste
son obéissance parfaite jusqu'à en
mourir sur la croix (cf. Ph 2,8). Le
chrétien, en tant que membre du
Christ, peut racheter avec Lui, en
unissant ses sacrifices au sien, dans
la sainte Messe (cf. Catéchisme, 2100).

La prière et le sacrifice constituent
un culte à Dieu. On l'appelle culte de 
latrie ou adoration, pour le
distinguer du culte rendu aux anges
et aux saints, qui est de dulie ou
vénération, et du culte dont on
honore la Très Sainte Vierge, dit,
quant à lui d'hyperdulie (cf. 
Catéchisme, 971). L'acte de culte par



excellence est la sainte Messe, figure
et résumé de la liturgie céleste.
L'amour de Dieu doit se manifester
dans la dignité du culte par
observance des prescriptions de
l'Église, avec « une politesse de la
piété »[10], en ayant soin des objets
et de leur propreté. « Cette femme,
qui répandit, chez Simon le lépreux,
à Béthanie, un parfum coûteux sur la
tête du Maître, nous rappelle au
devoir d'être magnifiques dans le
culte de Dieu. - Tout le luxe, la
majesté et la beauté du monde me
semblent peu[11]. »

3. La foi et l'espérance en Dieu

Foi, espérance et charité sont les trois
vertus théologales, qui ont Dieu pour
objet. La plus grande d'entre elles est
la charité (cf. 1 Co 13,13), qui donne «
forme » et « vie » surnaturelle à la foi
et à l'espérance, d'une façon
analogue à la vie que l'âme donne au
corps. Mais, ici-bas, la charité



présuppose la foi, parce que seul
celui qui connaît Dieu peut l'aimer.
La charité ici-bas présuppose encore
l'espérance. En effet, seul peut aimer
Dieu celui qui met son désir de
bonheur dans l'union avec lui.

La foi est un don de Dieu, lumière
dans l'intelligence qui nous permet
de connaître la vérité que Dieu a
révélée, et d'y acquiescer. La foi
implique deux choses : de croire ce
que Dieu a révélé, le mystère de la
Sainte Trinité et les articles du credo,
et de croire en Dieu lui-même qui l'a
révélé, d'avoir confiance en lui. Il n'y
a ni ne peut y avoir d'opposition
entre foi et raison.

La formation doctrinale est
importante pour avoir une foi ferme
et ainsi alimenter l'amour de Dieu et
d'autrui pour l'amour de Dieu : pour
la sainteté et pour l'apostolat. La vie
de foi est une vie fondée sur la foi et
en cohérence avec elle.



L'espérance est aussi un don de Dieu
qui pousse à désirer l'union avec lui,
dans laquelle se trouve notre
bonheur, en ayant l'assurance qu'il
nous donnera la capacité et les
moyens de l'atteindre (cf. Catéchisme,
2090).

Nous, chrétiens, devons être « joyeux
en espérance » (Rm 12,12), puisque si
nous sommes fidèles, le bonheur du
Ciel nous attend : voir Dieu face à
face, la vision béatifique (1 Co 13,12).
« Oui, nous sommes enfants et donc
héritiers ; héritiers de Dieu, et
cohéritiers du Christ, puisque nous
souffrons avec Lui pour être aussi
glorifiés avec Lui » (Rm 8,17). La vie
du chrétien ici-bas est un chemin de
bonheur puisque nous avons déjà
une anticipation de cette union avec
la Très Sainte Trinité, par la grâce,
mais c'est un bonheur uni à la
douleur, à la Croix. L'espérance nous
rend conscients de ce que « cela en
vaut la peine ». « Il vaut la peine



d’engager pour cela sa vie entière !
De travailler et de souffrir, par
Amour, pour mener à bien les
desseins de Dieu, pour co-racheter
avec lui[12] ! »

Les péchés contre le premier
commandement sont des péchés
contre les vertus théologales.

a) Contre la foi : l'athéisme,
l'agnosticisme, l'indifférentisme
religieux, l'hérésie, l'apostasie, le
schisme, etc. (cf. Catéchisme, 2089).
Est encore contraire au premier
commandement le fait de mettre en
danger sa propre foi, que ce soit par
la lecture de livres contraires à la foi
ou à la morale, sans un motif sérieux
et la formation suffisante, ou par
l'omission d'autres moyens pour la
protéger.

b) Contre l'espérance : la
désespérance de son propre salut (cf. 
Catéchisme, 2091) et, à l'extrême
opposé, la présomption que la



miséricorde divine pardonnera les
péchés sans conversion ni contrition
et sans que le sacrement de
pénitence soit nécessaire (cf. 
Catéchisme, 2092). Est également
contraire à l'espérance le fait de
chercher son bonheur ultime ailleurs
qu'en Dieu.

c) Contre la charité : tout péché est
contraire à la charité ; toutefois, le
refus de Dieu ou encore la tiédeur s'y
opposent directement. C'est ne pas
vouloir l'aimer de tout son cœur.
S'opposent au culte de Dieu : le
sacrilège, la simonie, certaines
superstitions, la magie, ainsi que le
satanisme (cf. Catéchisme,
2111-2128).

4. Aimer autrui pour l'amour de
Dieu

L'amour de Dieu doit inclure l'amour
de ceux que Dieu aime. « Si
quelqu'un dit : ‘J'aime Dieu’ et qu'il
déteste son frère, c'est un menteur :



celui qui n'aime pas son frère qu'il
voit, ne saurait aimer Dieu qu'il ne
voit pas. Oui, voilà le
commandement que nous avons reçu
de Lui : que celui qui aime Dieu aime
aussi son frère » (1 Jn 4,19-21). On ne
peut aimer Dieu sans aimer tous les
hommes, créés par Dieu à son image
et ressemblance et appelés à être ses
enfants par la grâce surnaturelle (cf. 
Catéchisme, 2069).

« Nous devons nous comporter
comme des enfants de Dieu avec les
enfants de Dieu[13]. »

a) Se comporter en enfant de Dieu,
comme un autre Christ. L'amour du
prochain a pour règle l'amour du
Christ : « Je vous donne un
commandement nouveau : aimez-
vous les uns les autres comme je
vous ai aimés. En cela tous
reconnaîtront que vous êtes mes
disciples » (Jn 13,34-35). Le Saint-
Esprit a été envoyé à nos cœurs pour



que nous puissions aimer en enfants
de Dieu, avec l'amour du Christ (cf. 
Rm 5, 5). « Donner sa vie pour les
autres. C'est la seule façon que nous
ayons de vivre la vie de Jésus-Christ
et de ne faire qu’un avec Lui[14]. »

b) Voir en tout homme un enfant de
Dieu, un autre Christ. « Tout ce que
vous ferez au plus petit de mes
frères, c'est à moi que vous le ferez
» (Mt 25,40). Vouloir pour eux leur
vrai bien, celui que veut Dieu : qu'ils
soient saints et, ainsi, heureux. La
première manifestation de la charité
est l'apostolat. Cette dernière pousse
aussi à se préoccuper de leurs
nécessités matérielles. Comprendre,
en les faisant siennes, les difficultés
spirituelles et matérielles des autres.
Savoir pardonner. Être
miséricordieux (cf. Mt 5,7). « La
charité est patiente, elle est serviable,
n'est pas envieuse (…), ne cherche
pas son intérêt, ne s'irrite pas, ne
tient pas compte du mal » (1 Co



13,4-5). La correction fraternelle (cf. 
Mt 18,15).

5. L'amour de soi-même pour
l'amour de Dieu

Le précepte de la charité inclut aussi
l'amour de soi-même. « Tu aimeras
ton prochain comme toi-même » (Mt
22,39). Il y a un amour droit de soi-
même : l'amour de soi pour l'amour
de Dieu. Il conduit à chercher pour
soi-même ce que Dieu veut : la
sainteté et le bonheur (avec, ici-bas,
le sacrifice, la Croix). Il y a aussi un
amour désordonné de soi-même,
l'égoïsme, qui est l'amour de soi-
même pour soi-même et non pour
l'amour de Dieu. C'est faire passer sa
volonté propre avant celle de Dieu et
faire passer son propre intérêt avant
le service des autres.

S'aimer correctement soi-même ne se
peut sans lutte contre l'égoïsme. Il
faut de l'abnégation ; il faut se
donner à Dieu et aux autres. « Si



quelqu'un veut venir à ma suite, qu'il
se renie lui-même, qu'il se charge de
sa croix et qu'il me suive. Qui veut en
effet sauver sa vie la perdra, mais
celui qui perd sa vie à cause de moi
la trouvera » (Mt 16,24-25). «
L'homme ne peut trouver sa propre
plénitude si ce n'est dans le don
sincère de soi-même aux autres[15].
»

Javier López

Bibliographie de base

Catéchisme de l'Église catholique,
2064-2132.

Lectures recommandées

Benoît XVI, Encyclique Deus caritas
est, 25 décembre 2005, 1-18.

Benoît XVI, Encyclique Spe salvi, 30
novembre 2007.

Saint Josémaria, Homélies « Vie de foi
», « L'espérance du Chrétien », « Avec



la force de l'amour », dans Amis de
Dieu, 190-237.

[1] Cf. Jean-Paul II, enc. Veritatis
splendor, 6 août 1993, 80.

[2] Ibidem, 15.

[3] Saint Josémaria, Chemin, 780.

[4] Ibidem, 417.

[5] Ibidem, 815. Cf. ibid. 933.

[6] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 87.

[7] Cf. saint Josémaria, Chemin, 91.

[8] Saint Josémaria, Forge, 263.

[9] Saint Josémaria, Chemin, 81.

[10] Ibidem, 541.

[11] Ibidem, 527. Cf. Mt 26,6-13.



[12] Saint Josémaria, Forge, 26.

[13] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 36.

[14] Saint Josémaria, Chemin de croix,
XIVe station. Cf. Benoît XVI, enc. Deus
caritas est, 12-15.

[15] Concile Vatican II, Constitution 
Gaudium et spes, 24.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/le-premier-
commandement-du-decalogue/

(18/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/le-premier-commandement-du-decalogue/
https://opusdei.org/fr-ca/article/le-premier-commandement-du-decalogue/
https://opusdei.org/fr-ca/article/le-premier-commandement-du-decalogue/

	Thème 31 - Le premier commandement du décalogue

