
opusdei.org

L'Avent

Comme on contemple un lever
de soleil ou une nuit étoilée, ce
temps de l'Avent nous prépare à
la venue du Sauveur, Jésus,
Lumière du monde.

12/12/2014

Le temps de l'Avent

Jésus, lumière de nos cœurs

« Comme les Rois Mages, en Galilée,
suivaient des yeux l'étoile du
Berger… »., Pas plus que l'auteur de
la chanson, les astrophysiciens ne
sont parvenus à découvrir la nature



de ce phénomène cosmique avéré
qui coïncide avec la naissance du
Sauveur.

Dans son livre sur « l'Enfance de
Jésus», Benoît XVI fait le point sur les
diverses hypothèses avancées à ce
sujet au cours des siècles passés[1].
Néanmoins, quoiqu'annoncé,
notamment par la prophétie de
Balaam[2], cet avènement demeure
mystérieux. Vraisemblablement, il le
sera toujours car il appartient aux «
préambules de la foi », comme les
miracles, la sainteté de l'Église, etc.,
[3] autant de motifs de crédibilité qui
ont pour but d'ouvrir l'intelligence
des hommes au sens de la
transcendance, sans affecter pour
autant leur liberté d'y adhérer.
Qu'est-ce donc que cette « étoile » ? «
Une vertu invisible qui se cache sous
une forme extérieure » [4] : autre
façon de parler du Christ comme de 
la Lumière du monde [5]. C'est ce que
soulignent les quatre évangélistes en



commençant leur récit par la
célébration du Christ Lumière : pour
Matthieu, c'est l'étoile qui met en
route les Mages [6] ; l'astre d'en haut
qui vient nous visiter [7] pour Luc ;
chez Marc, les cieux qui se
déchirent[8] ; dans le Prologue de
Jean, la lumière véritable qui éclaire
tout homme [9].

Marcher dans sa lumière

« J'unirai la lumière à la couleur de
votre humanité » confie le Seigneur à
la jeune Catherine de Sienne. Mais
sait-on ce qu'est la lumière ? Non.
Elle est là. On ne la voit pas. En elle
néanmoins, on voit tout le reste. De
même Jésus caché dans l'eucharistie,
« vivant, mystérieux, si près de moi ».
Son humilité lumineuse révèle les
ombres de notre cœur, le jardin
secret de notre âme aux murs
invisibles, aux fantaisies colorées où
« je » est le centre, ce « petit dieu »
qui s'absorbe dans la contemplation



de lui-même… On raconte qu'une
paroissienne élégante pria le curé
d'Ars : « On m'a tant vanté votre
clairvoyance, et j'ai tant besoin de me
connaître... » ! Il l'arrêta sur le
champ : « Si vous en connaissiez
seulement la moitié, vous ne
pourriez plus vous supporter » ! Non
seulement le péché nous illusionne à
notre propre sujet, mais encore il
nous isole de Dieu et de sa
magnanimité. Après sa trahison à
l'Éden, Adam se cache sous le couvert
de la végétation ; il résiste à l'appel
de son Dieu qui se promène dans le
jardin à la brise du jour [10] : il a
peur de sortir à la lumière de la
vérité. Effectivement, une lumière
crue nous découvrirait jusqu'aux
racines de nos complaisances ? Ce
serait cruel.

Alors, dans la Douce nuit de Noël, le
Sauveur la tamise : il ne donne pas
seulement la lumière, il se donne lui-
même avec elle. Voilà qui change



tout, du tout au tout ! Car désormais,
c'est à la crèche, c'est à l'Emmanuel –
Dieu avec nous – que l'étoile nous
conduit.

Avec cette lumière, rejoindre le
juste chemin

L'Avent, en quatre semaines, reprend
le cheminement des Mages, de
lumière en lumière, jusqu'à
Bethléem. C'est un temps de
conversion, une occasion de nous «
tourner vers » Jésus, lumière pour
éclairer les Nations[11].Arrêtons-
nous à cette expression. Elle vient,
chez Isaïe, des deux premiers «
chants du Serviteur » [12], Serviteur
souffrant dont la mission ‒ porter la
lumière de Dieu au monde ‒
s'accomplit dans l'obscurité de la
Croix. En effet, il sera crucifié hors de
la porte de la Cité sainte [13], tout
comme il est né hors de la porte de la
cité de David. « Cela doit nous faire
réfléchir, et nous renvoie au



renversement de valeurs qu'il y a
dans la figure de Jésus, dans son
message » [14]: pour entrer dans la
vérité de la lumière sur son propre
être, un chrétien doit se déposséder
de ses critères mondains de
comportement : préjugés culturels,
respect humain, culte des
apparences, compromissions
indignes… Car «celui qui ne prie pas
le Seigneur, prie le diable ». Quand on
ne confesse pas Jésus-Christ, on
confesse la mondanité du démon
»[15].

Il n'y a donc pas de conversion
authentique sans confession sincère :
exercice laborieux, certes, mais
combien salutaire ! Il libère notre
liberté de ses dépendances. Ascèse
exigeante, assurément, mais si
prometteuse ! Elle nous donne
d'écouter ces mots réconfortants qui
tombent des lèvres du Sauveur : «
Moi, je te pardonne » !



Abbé Patrick Pégourier

[1] Flammarion 2012, Chap. 4 :
L'étoile.

[2] Nb 24, 17.

[3] Cf. CEC 156.

[4] Saint Jean Chrysostome, In Matth.
hom. VI, 2.

[5] Cf. Cantique de Siméon, Lc 2, 32.

[6] Mt, 2, 2.

[7] Cantique de ZacharieLc 1, 78.

[8] 1, 11 : scène du baptême de Jésus.

[9] 1, 9.

[10] Gn 3, 8.

[11] Lc 2, 32.



[12] Cf. 42, 6 et 49, 6.

[13] Cf. He 13, 12.

[14] Benoît XVI, op. cit. p. 98.

[15] Pape François, 14/03/2013. La
citation est de Léon Bloy.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ca/article/lavent-2/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/lavent-2/
https://opusdei.org/fr-ca/article/lavent-2/

	L'Avent

