
opusdei.org

La raison la plus
surnaturelle

Résumer la loi à " l'amour de
Dieu avant tout chose et du
prochain comme soi-même "
n'est pas un précepte creux.
L'amour ne peut être
revendiqué, et Dieu ne nous
invite à y participer qu'après
avoir montré à l'homme son
infinie affection et sa
sollicitude.

10/10/2018

Pour commencer sa prédication à la
synagogue de Capharnaüm, le



Seigneur lit devant les gens présents
un passage d’Isaïe : L’Esprit du
Seigneur est sur moi parce que le
Seigneur m’a consacré par
l’onction. Il m’a envoyé porter la
Bonne Nouvelle aux pauvres,
annoncer aux captifs leur
libération, et aux aveugles qu’ils
retrouveront la vue, remettre en
liberté les opprimés, annoncer une
année favorable accordée par le
Seigneur (Lc 4, 18-19 ; Is 61, 1-2).
Ayant refermé le livre, il déclare : 
Aujourd’hui s’accomplit ce passage
de l’Écriture que vous venez
d’entendre (Lc 4, 21).

Jésus se présente donc comme
libérateur. Avant tout, de tout ce qui
restreint la liberté intérieure : la
cécité de l’ignorance, l’esclavage du
péché, l’oppression du diable. En
réalité, dans sa prédication auprès de
ceux qui le suivaient les allusions à la
liberté et à la libération sont
fréquentes : Si vous demeurez



fidèles à ma parole, vous êtes
vraiment mes disciples ; alors vous
connaîtrez la vérité, et la vérité
vous rendra libres (Jn 8, 31-32).

Les premiers chrétiens possédaient
une conscience profonde et
enthousiaste de leur liberté. Jésus
était pour eux le Sauveur. Il ne les
avait pas délivrés d’un joug pour leur
en imposer un autre, mais il avait
brisé tous les liens les empêchant de
mener une vie pleine. Cette
plénitude, devenue désormais
possible, se manifeste dans la joie
débordante de leur vie. Soyez
toujours dans la joie, exhorte saint
Paul, priez sans relâche, rendez
grâce en toute circonstance : c’est
la volonté de Dieu à votre égard
dans le Christ Jésus (1 Th 5, 16-18).

Au commencement, Dieu créa
l’homme comme maître de la
création. Lui « le meilleur des
artistes, façonne notre nature de



façon à ce qu’elle soit adaptée à
l’exercice de la royauté. À travers la
supériorité établie de l’âme et au
moyen même de la conformation du
corps, il dispose les choses de
manière à ce que l’homme soit
réellement apte au pouvoir royal […]
par le fait de ne reconnaître
personne pour seigneur et d’agir
selon son libre arbitre. L’âme, de son
plein gré et dans une maîtrise totale
d’elle-même, s’autogouverne. À qui,
si ce n’est au roi, un semblable tribut
est dû ? » [1]

Par le péché, l’homme se voit réduit
en esclavage, mais Dieu le relève par
l’espérance d’un salut futur (cf. Gn 3,
15). Il manifeste, par exemple, son
désir de nous racheter en libérant
son peuple de l’esclavage d’Égypte et
en lui promettant une terre qu’il
devra conquérir, mais qui sera avant
tout la terre promise : un don de
Dieu où il pourra lui rendre culte
dans la liberté. Je suis le Seigneur



ton Dieu, qui t’ai fait sortir du pays
d’Égypte, de la maison d’esclavage
(Ex 20, 2). Et d’ajouter : Tu n’auras
pas d’autres dieux en face de moi
(Ex 20, 3). C’est précisément ainsi que
Dieu présente à son peuple les
commandements du décalogue,
comme conditions pour être
vraiment libre, sans retomber de
nouveau dans l’esclavage. Dieu ne
veut pas s’imposer comme un tyran,
mais mettre son peuple en condition
de l’accepter librement comme
Seigneur.

Ce pari de Dieu sur la liberté se
comprend si le premier
commandement, dont selon Jésus-
Christ dépendent la loi et les
prophètes (cf. Mt 22, 40), n’est autre
que celui de l’amour : aimer Dieu
par-dessus tout et le prochain comme
soi-même (cf. Mt 22, 37-39). En effet,
ce n’est pas n’importe quel précepte.
D’autres choses peuvent être exigées
et imposées par la force et la



coercition. Mais l’amour ne peut pas
être réclamé par ce moyen. Dieu
cherche son peuple comme un
amoureux, uniquement après avoir
manifesté l’amour qu’il nourrit
envers lui et lui avoir témoigné son
affection et sa sollicitude de
multiples manières. Si l’amour est
vrai, une simple invitation ne le rend
pas accessible ; il faut le gagner, car il
ne peut provenir que de la liberté.
Pour découvrir cet Amour et se
laisser atteindre par lui, il est
indispensable de « stimuler la liberté
intérieure, qui conduit à agir par
amour » [2].

Un sens pour la liberté

Dieu nous a créés libres précisément
pour que nous puissions l’aimer pour
de vrai. C’est ainsi qu’il nous regarde
et qu’il se complaît en nous. Nous
avons du mal à le comprendre parce
que nous autres les êtres humains,
nous ne pouvons pas créer des êtres



libres. Au mieux, nous produisons
des automates faisant exactement ce
en vue de quoi nous les avons
fabriqués, ou bien nous
contrefaisons la liberté en créant des
appareils qui tournent au hasard ;
mais nous sommes incapables de
susciter quelque chose capable de
prendre des décisions. Or, c’est ce
que Dieu a fait avec nous, en nous
créant et nous rachetant du péché
qui limitait notre liberté.

Être libre ne consiste pas d’abord à
ne pas être déterminé ou conditionné
par quelque chose d’extérieur, mais
à être capable d’assumer nos actions
et nos réponses. C’est pourquoi la
liberté va de pair avec la
responsabilité. Être libre, c’est être
capable de répondre et, par
conséquent, d’engager un dialogue
plein et réel avec autrui et, avant
tout, avec notre Créateur.



La liberté n’est donc pas quelque
chose de surajouté, un trait dont
nous pourrions nous passer tout en
restant nous-mêmes. La liberté que
Dieu souhaite pour nous est aussi
vraie et profonde que notre être. La
reconnaître, c’est un grand progrès
pour l’être humain : « La passion
pour la liberté, manifestée chez tant
de personnes et de peuples, est un
signe positif de notre temps.
Reconnaître la liberté de chaque
femme et de chaque homme signifie
reconnaître que l’on a affaire à des
personnes maîtresses d’elles-mêmes
et responsables de leurs actes,
capables d’orienter leur existence.
[3] »

Dieu nous ayant créés, il nous veut
tels que nous sommes. Il nous crée
libres parce que, nous aimant pour
nous-mêmes, seule l’ouverture libre
et pleine de notre intimité peut le
satisfaire. Donne-moi ton cœur,
mon fils (Pr 23, 26). Nous pouvons



alors comprendre que « parce que
j’en ai envie » [4] soit, pour saint
Josémaria, la raison la plus
surnaturelle pour faire le bien, celle
où se rejoignent le mystère de
l’amour créateur et rédempteur de
Dieu et la réponse authentique de la
créature bien-aimée, apte à le
reconnaître pour Père et à accepter
avec confiance la volonté de celui qui
veut uniquement le bien de son
enfant.

Dieu a remis notre destin entre nos
mains. Certes, non que nous
puissions atteindre par nos seules
forces ce qu’il a préparé pour nous,
mais parce que cela ne tient qu’à
nous de nous tourner vers lui,
sachant que lui seul peut nous
rendre heureux [5]. Reconnaître la
capacité d’aimer Dieu librement
peut, dans un premier temps,
engendrer la crainte. Cependant, si
nous avons envie de lui dire oui, la
conviction même que nous sommes



libres nous remplit de joie et
d’espérance. En enfants de Dieu,
nous nous sentons en sécurité dans
la mesure où nous voulons nous
appuyer sur lui. Nous comprenons
ainsi que saint Josémaria, en pensant
à sa vocation, se soit exclamé : N’êtes-
vous pas joyeux de constater que la
fidélité dépend, pour une bonne partie,
de nous ? Je m’enthousiasme en
pensant que Dieu m’aime et qu’il a
voulu que son Œuvre dépende aussi de
ma réponse. Et je me réjouis de
pouvoir lui dire : Seigneur, moi aussi
je t’aime, compte avec ma petitesse
[6].

La considération de notre liberté
nous aide à fonder notre vie sur la
réalité de notre filiation divine. Nous
ne sommes pas interchangeables :
notre réponse est irremplaçable, car
nous sommes aimés de Dieu d’un
amour de prédilection. Or, nous
pouvons perdre la conscience de
notre liberté dans la mesure où nous



ne l’exerçons pas. Il est logique que
nous nous sentions alors de plus en
plus limités, conditionnés, voire
dominés par nos états d’âme ou par
le milieu ambiant. Nous pouvons
alors douter de notre liberté, ou nous
demander si elle en vaut la peine ou
a un sens.

Néanmoins, le chrétien sait que la
liberté en a un. Non seulement nous
sommes libres de tout lien, mais nous
sommes aussi maîtres de nos
décisions. À quoi servirait-il de
délivrer quelqu’un et de lui dire qu’il
peut aller où bon lui semble, si
aucune destination ne s’offre à lui ou
s’il ne sait comment l’atteindre ? Or,
non seulement Dieu nous accorde la
capacité de nous défaire de tout ce
qui nous limite et nous rend
prisonniers, mais il nous ouvre des
horizons sans limite, à la hauteur de
nos attentes les plus profondes. En
effet, le créateur de notre liberté
n’est nullement une limite pour son



déploiement : il nous ouvre la
possibilité de croître sans mesure,
car c’est pour les créatures libres la
voie d’imiter Dieu et il nous offre,
bien unis à son Fils unique-engendré,
la possibilité de déployer pleinement
notre personnalité.

Une liberté authentique

Saint Josémaria voyait son travail
comme une tâche visant à situer
chacun en face de toutes les exigences
de sa vie, en l’aidant à découvrir ce
que Dieu lui demande concrètement,
sans mettre aucune limite à cette
sainte indépendance et à cette
bienheureuse responsabilité
individuelle qui sont les
caractéristiques d’une conscience
chrétienne. Cette façon d’agir et cet
esprit sont fondés sur le respect de la
transcendance de la vérité révélée, et
sur l’amour de la liberté de la créature
humaine. Je pourrais ajouter qu’il se
fonde aussi sur la certitude de



l’indétermination de l’histoire, ouverte
à de multiples possibilités, que Dieu
n’a pas voulu fermer [7].

Dès lors, nous comprenons que, pour
celui qui ne connaît pas le Christ,
prendre au sérieux sa liberté est une
voie pour rencontrer Dieu, en
commençant une recherche qui
manifeste à la fois les possibilités de
notre condition et ses limites
évidentes. Mais celui qui aime déjà
Dieu se met en condition, en
approfondissant sa liberté, d’engager
avec lui une relation plus profonde et
vraie.

Pour les enfants de Dieu, la seule
attitude compatible avec leur dignité
est de se sentir libre comme un oiseau
[8], de faire ce qu’ils veulent
vraiment, même si, comme pour le
Christ, il leur faut passer par
l’humiliation et par une soumission
fondée sur l’amour. Il ne s’agit pas
uniquement d’agir comme si nous



étions libres : si nous voulons suivre
Jésus pour de bon, nous devons
chercher en nous cette source de
liberté authentique qu’est la filiation
divine et nous comporter en accord
avec elle, afin d’atteindre la liberté
d’esprit qui est « cette capacité et
cette attitude habituelle d’agir par
amour, particulièrement dans l’effort
pour accomplir, en toute
circonstance, ce que Dieu nous
demande » [9].

S’appuyer sur elle se traduira par la
spontanéité et l’esprit d’initiative
dans notre comportement, sans nous
laisser tenailler par la peur. En effet,
le manque de liberté se révèle
souvent par la tendance à agir sous
l’emprise de la peur. Les théologiens
appellent crainte servile celle qui
amène à éviter le péché par peur de
la punition. Cette crainte peut être le
début d’un retour à Dieu, mais la vie
chrétienne ne peut pas s’appuyer sur
elle, puisque celui qui reste dans la



crainte n’a pas atteint la perfection
de l’amour (1 Jn 4, 18) et que nous
devons agir comme ceux qui vont
être jugés par une loi de liberté (St
2, 12).

La crainte peut se manifester dans
un bon nombre de secteurs de notre
vie. Celui qui a peur, tout en voulant
faire le bien, pense avant tout au mal
qu’il veut éviter. C’est pourquoi
lorsque la peur est le moteur de
notre comportement, nous nous
rapetissons facilement et nous nous
compliquons au point que les vraies
motivations de nos actions et des
biens poursuivis s’obscurcissent.
Mais si nous aimons Dieu, si nous
voulons l’aimer, il nous délivre de la
peur, puisque tout concourt au bien
de ceux qui aiment Dieu (cf. Rm 8,
28). Cette conviction évacue nos
craintes infondées et nous permet de
savourer pleinement la liberté des
enfants de Dieu et d’agir avec joie et
responsabilité.



Certes, nous ne pouvons pas
répondre oui à Dieu une fois pour
toutes. Car nous sommes des êtres
vivant dans le temps et devant
renouveler et faire grandir leur
réponse, toujours dans le temps. En
outre, étant appelés à donner une
réponse libre, le Seigneur cherche en
nous une réponse de plus en plus
authentique. Il arrive même qu’il
semble se cacher, pour que notre
adhésion devienne plus libre et plus
plénière, afin de la purifier de
motivations extérieures et
circonstancielles et qu’elle ne soit pas
fondée sur la peur mais sur l’amour.
Tout cela ne devrait pas nous
inquiéter. C’est plutôt une invitation
à la fidélité, laquelle ne consiste pas à
conserver ce qui a déjà été accompli
mais à renouveler joyeusement, dans
les plus diverses circonstances, un
don de soi à Dieu cherchant à être de
plus en plus libéral et désintéressé.
La fidélité nous amène à revenir
souvent sur notre oui pour qu’il soit



plus plénier et pour édifier à partir
de lui notre vie intérieure, ce point
où se rencontrent la grâce de Dieu et
notre intimité la plus profonde.

Se rappeler souvent que nous ne
sommes pas des automates ni des
animaux soumis à leurs instincts
mais des créatures libres, dont
l’avenir dépend de leur initiative,
nous aidera à sortir de l’anonymat et
à vivre notre vie face à Dieu et face
aux hommes, à la première
personne, sans déléguer la
responsabilité qui l’accompagne.
Nous serons alors capables d’engager
avec Dieu un dialogue authentique,
une relation personnelle de nature à
fonder une amitié vraie et profonde.
Comme fruit de cette amitié avec
Dieu, notre âme éprouvera une soif
pressante pour apporter à tout le
monde cet Amour de Dieu et ce sens
de la liberté qui l’accompagne. Car «
l’amitié elle-même est apostolat.
L’amitié est un dialogue dans lequel



nous donnons et nous recevons la
lumière ; dans lequel des projets
surgissent, alors que l’on s’ouvre
mutuellement des horizons ; dans
lequel nous nous réjouissons de ce
qui est bon et nous nous soutenons
dans ce qui est difficile. C’est enfin
un dialogue dans lequel nous
passons un bon moment, parce que
Dieu veut que nous soyons contents »
[10].

José Ignacio Murillo

[1]. Grégoire de Nysse, Sur l’origine
de l’homme, 4.

[2]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 14 février 2017, n° 4.

[3]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 9 janvier 2018, n° 1.



[4]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 17.

[5]. « La nature ne fait pas défaut à
l’homme dans les choses nécessaires
en ne lui donnant pas le moyen
d’obtenir par lui-même la béatitude,
car cela était impossible ; mais elle
lui a donné le libre arbitre, par
lequel il peut se tourner vers Dieu
qui le rendra bienheureux. Comme
dit Aristote : “Ce que nous pouvons
par nos amis, c’est par nous-mêmes,
en quelque sorte, que nous le
pouvons.” » (Thomas d’Aquin, 
Somme théologique, I-II, q. 5, a. 5, ad
1).

[6]. Saint Josémaria, Seul à seul avec
Dieu, n° 324.

[7]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 99.

[8]. Saint Josémaria, Lettre 14
septembre 1951, n° 38.



[9]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 9 janvier 2018, n° 5.

[10]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 9 janvier 2018, n° 14.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/la-raison-la-
plus-surnaturelle/ (15/12/2025)

https://opusdei.org/fr-ca/article/la-raison-la-plus-surnaturelle/
https://opusdei.org/fr-ca/article/la-raison-la-plus-surnaturelle/
https://opusdei.org/fr-ca/article/la-raison-la-plus-surnaturelle/

	La raison la plus surnaturelle

