opusdei.org

La personne
humaine, coeur de la
Paix

Message du Pape >Benoit XVI
pour la 40eme Journée
Mondiale de la Paix, le 1ler
janvier 2007

04/01/2007

1. AU DEBUT DE LA NOUVELLE
ANNEE, je voudrais adresser aux
Gouvernants des Nations, ainsi qu'a
tous les hommes et a toutes les
femmes de bonne volonté, mes voeux
de paix. Je les adresse en particulier



a ceux qui sont dans la douleur et
dans la souffrance, a ceux qui vivent
menaceés par la violence et par la
force des armes ou encore a ceux
qui, bafoués dans leur dignite,
attendent leur réintégration
humaine et sociale. Je les adresse
aussi aux enfants, qui, par leur
innocence, enrichissent I'humanité
de bonté et d'espérance et qui, par
leurs souffrances, nous incitent tous
a étre des artisans de justice et de
paix. Pensant précisément aux
enfants, spécialement a ceux dont
I'avenir est compromis par
I'exploitation et par la méchanceté
d'adultes sans scrupules, j'ai voulu, a
I'occasion de la Journée mondiale de
la Paix, que l'attention commune se
focalise sur le theme:Personne
humaine, cceur de la paix. Je suis en
effet convaincu qu'en respectant la
personne on promeut la paix et qu'en
batissant la paix on jette les bases
d'un authentique humanisme
intégral. C'est ainsi que se prépare un



avenir serein pour les nouvelles
générations.

La personne humaine et la paix:
don et tache

2. La Sainte Ecriture affirme: «Dieu
créa 'homme a son image, a l'image
de Dieu il le créa, il les créa homme
et femme» (Gn 1,27). Parce qu'il est
créé a l'image de Dieu, l'individu
humain a la dignité de personne; il
n'est pas seulement quelque chose,
mais quelqu'un, capable de se
connaitre, de se posséder, de se
donner librement et d'entrer en
communion avec d'autres personnes.
En méme temps, il est appelé, par
grace, a une alliance avec son
Créateur, a Lui offrir une réponse de
foi et d'amour que nul autre ne peut
donner a sa place. C'est dans cette
admirable perspective que se
comprend la tache confiée a 1'étre
humain de parvenir lui-méme a une
maturation de sa capacité d'aimer et



de faire progresser le monde, en le
renouvelant dans la justice et dans la
paix. Dans une synthése saisissante,
saint Augustin enseigne: « Dieu, qui
nous a créés sans nous, n'a pas voulu
nous sauver sans nous ». Il est par
conséquent du devoir de tous les
étres humains d'entretenir en eux-
mémesla conscience du double aspect
de don et de tache.

3.La paix est aussi a la fois un don et
une tdache. S'il est vrai que la paix
entre les individus et entre les
peuples — capacité de vivre les uns a
coOté des autres en tissant des
relations de justice et de solidarité —
représente un engagement qui ne
connait pas de répit, il est aussi vrai,
et méme encore plus vrai, que la paix
est un don de Dieu. La paix est en
effet une caractéristique de l'agir
divin, qui se manifeste a la fois dans
la création d'un univers ordonné et
harmonieux, et dans la rédemption
de I'humanité, qui a besoin d'étre



rachetée du désordre du péché.
Création et rédemption offrent donc
la clé de lecture qui introduit a la
compréhension du sens de notre
existence sur la terre. Mon vénéré
prédécesseur Jean-Paul II, en
s'adressant a I'Assemblée générale
des Nations unies le 5 octobre 1995,
affirmait que « nous ne vivons pas
dans un monde irrationnel ou privé
de sens, mais que, au contraire, ily a
une logique morale qui éclaire
I'existence humaine et qui rend
possible le dialogue entre les
hommes et entre les peuples ». La «
grammaire » transcendante, a savoir
I'ensemble des regles de l'agir
individuel et des relations mutuelles
entre les personnes, selon la justice
et la solidarité, est inscrite dans les
consciences, ou se refléte le sage
projet de Dieu. Comme j'ai voulu le
réaffirmer récemment, « nous
croyons qu'a l'origine, il y a le Verbe
éternel, la Raison et non
I'Irrationalité ». La paix est donc


https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1995/october/documents/hf_jp-ii_spe_05101995_address-to-uno_fr.html

aussi une tache qui oblige chacun a
une réponse personnelle en
harmonie avec le plan divin. Le
critere dont doit s'inspirer une telle
réponse ne peut étre quele respect de
la « grammaire » écrite dans le cceur
de l'homme par son divin Créateur.

Dans cette perspective, les normes du
droit naturel ne doivent pas étre
considérées comme des directives
s'imposant de 'extérieur,
contraignant presque la liberté de
I'homme. Au contraire, elles doivent
étre accueillies comme un appel a
réaliser fidélement le projet divin
universel inscrit dans la nature de
I'étre humain. Guidés par de telles
normes, les peuples — dans leurs
cultures respectives — peuvent ainsi
s'approcher du mystére le plus
grand, qui est le mystere de Dieu. La
reconnaissance et le respect de la loi
naturelle constituent par conséquent,
aujourd'hui encore, le grand
fondement du dialogue entre les



croyants des diverses religions, et
entre les croyants et les non croyants
eux-mémes. C'est 1a un grand point
de rencontre et donc un présupposé
fondamental pour une paix
authentique.

Le droit a la vie et a la liberté
religieuse

4. Le devoir de respecter la dignité de
tout étre humain, dont la nature
reflete I'image du Créateur, comporte
comme conséquence que l'on ne peut
pas disposer de la personne selon son
bon plaisir. La personne qui jouit
d'un plus grand pouvoir politique,
technologique, économique, ne peut
pas s'en prévaloir pour violer les
droits des personnes moins
chanceuses. C'est en effet sur le
respect des droits de tous que se
fonde la paix. Consciente de cela,
1'Fglise s'emploie a défendre les
droits fondamentaux de toute
personne. Elle revendique en



particulier le respect de lavie et de la
liberté religieuse de chacun. Le
respect du droit a la vie a toutes ses
étapes constitue un point fort d'une
importance décisive: la vie est un
don; le suyjet n'en a pas la pleine
disponibilité. De la méme facon,
I'affirmation du droit a la liberté
religieuse met 1'étre humainen
relation avec un Principe
transcendant qui le soustrait a
l'arbitraire de 'homme. Le droit a la
vie et a la libre expression de la foi
en Dieu ne reléve pas du pouvoir de
I'homme. La paix a besoin que
s'établisse une frontiere claire entre
ce qui est disponible et ce qui ne l'est
pas: on évitera ainsi d'introduire des
éléments inacceptables dans le
patrimoine de valeurs qui est propre
a 'homme en tant que tel.

5. En ce qui concerne le droit a la vie,
on doit dénoncer toutes les terribles
violations qui lui sont faites dans
notre société: outre les victimes des



conflits armeés, du terrorisme et des
multiples formes de violence, il y a
les morts silencieuses provoquées
par la faim, par 'avortement, par
I'expérimentation sur les embryons
et par I'euthanasie. Comment ne pas
voir en tout cela un attentat a la
paix? L'avortement et
I'expérimentation sur les embryons
constituent la négation directe de
l'attitude d'accueil envers l'autre, qui
est indispensable pour instaurer des
relations de paix durables. Pour ce
qui concernela libre expression de la
foi, un autre symptoéme préoccupant
du manque de paix dans le monde
est constitué par les difficultés que
rencontrent souvent aussi bien les
chrétiens que les croyants d'autres
religions a professer publiquement et
librement leurs convictions
religieuses. En parlant
particulierement des chrétiens, je
dois relever avec souffrance que,
parfois, ils ne sont pas seulement
empéchés; dans certains Etats, ils



sont méme persécuteés, et récemment
encore on a pu enregistrer de
tragiques épisodes de violence
abominable. Il y a des régimes qui
imposent a tous une religion unique,
tandis que des régimes indifférents
nourrissent non pas une persécution
violente, mais une dérision culturelle
systématique des croyances
religieuses. Dans tous les cas, un
droit humain fondamental n'est pas
respecté, avec des répercussions
graves sur la convivialité pacifique.
Cela ne peut que promouvoir une
mentalité et une culture négatives
pour la paix.

L'égalité de nature de toutes les
personnes

6. Al'origine des nombreuses
tensions qui menacent la paix,ily a
assurément les innombrables et
injustes inégalités qui sont encore
tragiquement présentes dans le
monde. Parmi elles, de maniere



particulierement insidieuse, on
trouve, d'une part, les inégalités dans
l'acces aux biens essentiels, comme la
nourriture, 1'eau, un toit, la santé;
d'autre part, les inégalités
persistantes entre homme et femme
dans l'exercice des droits humains
fondamentaux.

La reconnaissance de l'égalité
essentielle entre les personnes
humaines, qui découle de leur
commune dignité transcendante,
constitue un élément de premiére
importance pour 1'édification de la
paix. L'égalité a ce niveau est donc
un bien de tous inscrit dans la «
grammaire » naturelle, qui ressort du
projet divin de la création; un bien
qui ne peut pas étre laissé de coté ou
bafoué sans provoquer de graves
répercussions mettant la paix en
péril. Les trés graves manques dont
souffrent de nombreuses
populations, spécialement sur le
continent africain, sont a la source de



revendications violentes et
constituent donc une blessure
profonde infligée a la paix.

7. Le fait que la condition féminine
soit insuffisamment prise en
considération introduit aussi des
facteurs d'instabilité dans 1'ordre
social. Je pense a l'exploitation de
femmes traitées comme des objets et
aux nombreuses formes de manque
de respect pour leur dignité; je pense
également — dans un contexte
différent — aux perspectives
anthropologiques persistantes dans
certaines cultures, qui réservent aux
femmes une place encore fortement
soumise a l'arbitraire de I'homme,
avec des conséquences qui portent
atteinte a leur dignité de personne et
a l'exercice des libertés
fondamentales elles-mémes. On ne
peut se faire illusion: la paix ne sera
pas assuree tant que ces formes de
discrimination, qui lesent la dignité
personnelle, inscrite par le Créateur



en tout étre humain, ne seront pas
abolies.

« L'écologie de la paix »

8. Dans I'encycliqueCentesimus
annus, Jean-Paul II écrit: « Non
seulement la terre a été donnée par
Dieu a 'homme qui doit en faire
usage dans le respect de l'intention
primitive, bonne, dans laquelle elle a
été donnée, mais I'homme, lui aussi,
est donné par Dieu a lui-méme et il
doit donc respecter la structure
naturelle et morale dont il a été doté
». C'est en répondant a cette
consigne, qui lui a été adressée par le
Créateur, que 'homme, avec ses
semblables, peut donner vie a un
monde de paix. En plus de I'écologie
de la nature, il y a donc une «
écologie » que nous pourrions
appeler « humaine », qui requiert
parfois une « écologie sociale ». Et
cela implique pour 'humanité, si la
paix lui tient a ceceur, d'avoir toujours


https://www.vatican.va/edocs/FRA0072/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/edocs/FRA0072/_INDEX.HTM

plus présents a l'esprit les liens qui
existent entre 1'écologie naturelle, a
savoir le respect de la nature, et
'écologie humaine. L'expérience
montre quetoute attitude
irrespectueuse envers l'environnement
porte préjudice a la convivialité
humaine, et inversement. Un lien
indissoluble apparait toujours plus
clairement entre la paix avec la
création et la paix entre les hommes.
L'une et l'autre présupposent la paix
avec Dieu. La poésie-priere de saint
Francois, connue aussi comme « le
Cantique de Frere Soleil », constitue
un exemple admirable — toujours
actuel — de cette écologie
multiforme de la paix.

9. Le probléme, chaque jour plus
grave, desapprovisionnements
énergétiques nous aide a comprendre
combien est étroit le lien entre ces
deux écologies. Au cours des
derniéres années, de nouvelles
Nations se sont engagées avec



dynamisme dans la production
industrielle, faisant croitre les
besoins en énergie. Cela est en train
de provoquer une course aux
ressources disponibles sans
précédent. En méme temps, dans
certaines régions de la planéte, il
existe encore des situations de grand
retard, ou le développement est
pratiquement bloqué, notamment en
raison de la hausse des prix de
I'énergie. Que deviendront les
populations de ces régions? Quelle
sorte de développement ou de non-
développement leur sera imposée
par la raréfaction des
approvisionnements énergétiques?
Quelles injustices et quelles
oppositions provoquera la course
aux sources d'énergie? Et comment
réagiront les exclus de cette course?
Ce sont des questions qui mettent en
évidence que le respect de la nature
est étroitement lié a la nécessité de
tisser entre les hommes et entre les
Nations des relations dans lesquelles



on porte attention a la dignité des
personnes et qui puissent satisfaire
leurs besoins authentiques. La
destruction de I'environnement, son
usage impropre ou égoiste et la
mainmise violente sur les ressources
de la terre engendrent des
déchirures, des conflits et des
guerres, justement parce qu'ils sont
le fruit d'une conception inhumaine
du développement. En effet, un
développement qui se limiterait a
I'aspect technique et économique,
négligeant la dimension morale et
religieuse, ne serait pas un
développement humain intégral et
finirait, parce qu'il est unilatéral, par
encourager la capacité destructrice
de 'homme.

Visions réductrices de l'homme

10. Il est donc urgent, méme dans le
cadre des difficultés actuelles et des
tensions internationales, de
s'engager pour donner vie a



uneécologie humaine qui favorise la
croissance de l'arbre de la paix. Pour
tenter une telle entreprise, il est
nécessaire de se laisser guider par
une vision de la personne qui ne soit
pas corrompue par les préjugés
idéologiques et culturels, ou par des
intéréts politiques et économiques,
qui incitent a la haine et a la
violence. Il est compréhensible que
les visions de I'homme varient en
fonction des cultures. A l'inverse, on
ne peut admettre que soient
entretenues desconceptions
anthropologiques qui renferment en
elles-mémes le germe de 1'opposition
et de la violence. Lesconceptions de
Dieu qui incitent a l'intolérance
envers nos semblables et au recours
a la violence a leur égard sont
également inadmissibles. C'est un
point qu'il faut rappeler avec clarté:
une guerre au nom de Dieu n'est
jamais acceptable! Quand une
certaine conception de Dieu est a
I'origine de pratiques criminelles,



c'est le signe qu'une telle conception
s'est déja transformée en idéologie.

11. Aujourd'hui, cependant, la paix
n'est pas mise en question seulement
par le conflit entre les visions
réductrices de 'homme, a savoir
entre les idéologies. Elle l'est aussi
parl'indifférence pour ce qui constitue
la véritable nature de 'homme. En
effet, de nombreux contemporains
nient l'existence d'une nature
humaine spécifique et ils rendent
ainsi possibles les interprétations les
plus extravagantes au sujet des
éléments qui sont essentiellement
constitutifs de 1'étre humain. Ici aussi
la clarté est nécessaire: une
conception « faible » de la personne,
qui laisse place a n'importe quelle
conception, méme excentrique, ne
favorise la paix qu'en apparence. En
réalité, elle empéche le dialogue
authentique et elle ouvre la voie a
I'apparition de positions autoritaires,
conduisant ainsi a laisser la



personne elle-méme sans défense et,
par conséquent, a en faire une proie
facile de I'oppression et de la
violence.

Droits humains et Organisations
internationales

12. Une paix véritable et stable
présuppose le respect des droits de
I'homme. Si ces droits se fondent
cependant sur une conception faible
de la personne, comment n'en
sortiraient-ils pas eux-mémes
affaiblis? On voit ici de maniere
évidente l'insuffisance profonde
d'uneconception relativiste de la
personne, lorsqu'il s'agit d'en justifier
et d'en défendre les droits. L'aporie
est ici manifeste: les droits sont
proposés comme absolus, mais le
fondement qu'on invoque pour eux
est seulement relatif. Faut-il donc
s'étonner si, face aux exigences «
dérangeantes » de tel ou tel droit,
quelqu'un puisse se présenter pour le



contester ou pour décider de le
mettre de c6té? Les droits qui sont
attribués a 'homme peuvent étre
affirmés sans crainte d'étre démentis
seulement s'ils sont enracinés dans
les exigences objectives de la nature,
données a 'homme par le Créateur.
Par ailleurs, il va de soi que les droits
de 'homme impliquent pour ce
dernier des devoirs. A ce sujet, le
mahatma Gandhi déclarait a juste
titre: « Le Gange des droits descend
de I'Himalaya des devoirs ». C'est
seulement en faisant la clarté sur ces
présupposés de fond que les droits
humains, aujourd'hui soumis a des
attaques continuelles, peuvent étre
défendus de maniere appropriée.
Sans une telle clarté, on finit par
utiliser la méme expression « droits
humains », sous-entendant alors des
sujets tres différents entre eux: pour
certains, la personne humaine
marquée par une dignité
permanente et des droits toujours
valables, partout et pour quiconque;



pour d'autres, une personne a la
dignité changeante et avec des droits
négociables dans leur contenu, dans
le temps et dans l'espace.

13. Les Organisations internationales
font constamment référence a la
sauvegarde des droits humains, en
particulier I'Organisation des Nations
unies qui, par la Déclaration
universelle de 1948, s'est donné
comme tache fondamentale la
promotion des droits de I'homme.
Cette Déclaration est vue comme une
sorte d'engagement moral assumé par
l'humanité tout entiére. Cela
comporte une vérité profonde,
surtout si les droits décrits dans la
Déclaration sont considérés comme
ayant leur fondement non seulement
dans la décision de 'assemblée qui
les a approuvés, mais dans la nature
méme de 'homme et dans son
inaliénable dignité de personne
créée par Dieu. Il est donc important
que les Organisations internationales



ne perdent pas de vue le fondement
naturel des droits de I'homme. Cela
les soustraira au risque,
malheureusement toujours latent, de
glisser vers une interpreétation qui
serait uniquement positiviste. Si cela
devait arriver, les Organismes
internationaux seraient privés de
I'autorité nécessaire pour jouer leur
role de défenseur des droits
fondamentaux de la personne et des
peuples, principale justification de
leur raison d'étre et d'agir.

Droit international humanitaire et
droit a l'intérieur des Etats

14. A partir de la prise de conscience
qu'il existe des droits humains
inaliénables liés a la nature
commune des hommes, on a élaboré
un droit international humanitaire,
que les Etats se sont engagés a
observer, méme en cas de guerre.
Cela n'a malheureusement pas été
mis en ceuvre de maniere cohérente,



indépendamment du passé, dans
certaines situations de guerre qui se
sont déroulées récemment. Cela s'est
ainsi produit par exemple dans le
conflit qui, il y a quelques mois, a eu
pour théatre le Liban sud, ou
I'obligation de « protéger et d'aider
les victimes innocentes » et de ne pas
impliquer les populations civiles a
été en grande partie négligée. Le
douloureux conflit du Liban et la
nouvelle configuration des conflits,
surtout depuis que la menace
terroriste a mis en ceuvre desformes
inédites de violence, requiérent que la
communauté internationale rappelle
le droit international humanitaire et
I'applique a toutes les situations
actuelles de conflits armés, y compris
a celles qui ne sont pas prévues par
le droit international en vigueur. En
outre, le fléau du terrorisme
nécessite une réflexion approfondie
sur les limites éthiques qui sont
inhérentes a l'utilisation des
instruments actuels de maintien de



la sécurité nationale. De plus en plus,
en effet, les conflits ne se déclarent
pas, surtout lorsqu'ils sont
déclenchés par des groupes
terroristes décidés a atteindre leurs
buts par tous les moyens. Devant les
scénarios bouleversants de ces
derniéres années, les Etats ne
peuvent pas ne pas éprouver la
nécessité de se doter de regles plus
claires, capables de s'opposer
efficacement a la dérive dramatique
a laquelle nous assistons. La guerre
représente toujours un échec pour la
communauté internationale et une
grave perte d'humanité. Quand,
malgré tout, on en arrive a ce point,
il convient au moins de sauvegarder
les principes essentiels et les valeurs
qui fondent toute convivialité civile,
en établissant des normes de
comportement qui en limitent le plus
possible les dommages et qui tentent
d'atténuer les souffrances des civils
et de toutes les victimes des conflits.



15. Un autre élément qui suscite une
vive inquiétude est la volonté
manifestée récemment par certains
Ftats dese doter d'armes nucléaires.
Face a une possible catastrophe
atomique, un climat diffus
d'incertitude et de peur s'est ensuite
développé. Cela fait revenir en
arriere, aux peurs et aux angoisses
de la période dite de « la guerre
froide ». On espérait alors que le
péril atomique serait définitivement
conjuré et que 'humanité pourrait
finalement pousser un soupir de
soulagement durable. Comme il
apparait actuel, a ce sujet,
I'avertissement du Concile
cecuménique Vatican II: « Tout acte
de guerre qui tend indistinctement a
la destruction de villes entieres ou de
vastes régions avec leurs habitants
est un crime contre Dieu et contre
I'homme lui-méme, qui doit étre
condamné fermement et sans
hésitation ». Malheureusement, des
ombres menacantes continuent a



s'amonceler a I'horizon de
I'humanité. La voie qui peut assurer
un avenir de paix pour tous passe
non seulement par des accords
internationaux en vue de la non-
prolifération des armes nucléaires,
mais aussi par I'engagement a
poursuivre avec détermination leur
diminution et leur démantelement
définitif. Que rien ne soit laissé de
cOté pour parvenir, par la
négociation, a la réalisation de tels
objectifs! C'est le destin de la famille
humaine tout entiere qui est en jeu!

L'Eglise pour la défense de la
transcendance de la personne
humaine

16. Je désire enfin adresser un appel
pressant au peuple de Dieu, pour que
tout chrétien se sente engagé a étre
un infatigable ouvrier de paix et un
vaillant défenseur de la dignité de la
personne humaine et de ses droits
inaliénables. Dans un esprit de



gratitude envers le Seigneur pour
avoir été appelé a faire partie de son
Fglise qui est, dans le monde, « signe
et sauvegarde de la transcendance de
la personne humaine »le chrétien ne
se lassera jamais d'implorer du
Seigneur le bien fondamental de la
paix, qui a tant d'importance dans la
vie de chacun. De plus, il éprouvera
la fierté de servir avec un généreux
dévouement la cause de la paix,
allant a la rencontre de ses freres,
spécialement de ceux qui, non
seulement souffrent de la pauvreté et
de privations, mais sont aussi prives
de ce bien précieux. Jésus nous a
révélé que « Dieu est amour » (1 Jn
4,8) et que la vocation la plus grande
de toute personne est I'amour. Dans
le Christ, nous pouvons trouver les
raisons suprémes de devenir de
fermes défenseurs de la dignité
humaine et de courageux batisseurs
de paix.



17. Que ne cesse donc jamais la
contribution de chaque croyant a la
promotion d'un véritable humanisme
intégral, selon les enseignements des
encycliquesPopulorum progressio et
Sollicitudo rei socialis, dont nous
nous apprétons a célébrer
respectivement le 40e et le 20e
anniversaires. Au début de l'année
2007, je confie ma priere insistante
pour I'humanité entiére a la Reine de
la Paix, Mere de Jésus Christ « notre
paix » (Ep 2,14), vers laquelle nous
nous tournons, au milieu des dangers
et des problémes, avec un coeur
rempli d'espérance. Puisse Marie
nous montrer en son Fils le chemin
de la paix et illuminer nos yeux, pour
qu'ils sachent reconnaitre son Visage
dans le visage de toute personne
humaine, cceur de la paix!

Du Vatican, le 8 décembre 2006.
BENEDICTUS PP. XVI


https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_fr.html
https://www.vatican.va/edocs/FRA0079/_INDEX.HTM

[1] Cf. Catéchisme de I'Eglise
catholique, n. 357.

[2] Saint Augustin, Sermon 169, 11,
13;PL 38, 923.

[3] N. 3:La Documentation catholique
92 (1995), p. 918.

[4] Homélie a I'Islinger Feld de
Ratisbonne (12 septembre 2006):La
Documentation catholique 103 (2006),
p. 922.

[5] Cf. Congrégation pour la Doctrine
de la Foi, Lettre aux Evéques de
I'Eglise catholique sur la collaboration
de 'homme et de la femme dans
I'Eglise et dans le monde (31 mai
2004), nn. 15-16: La Documentation
catholique 101 (2004), pp. 783-784.

[6] N. 38:La Documentation
catholique 88 (1991), p. 537.


https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060912_regensburg_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060912_regensburg_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060912_regensburg_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20040731_collaboration_fr.html

[7] A ce sujet, le Catéchisme de 'Eglise
catholique a donné des criteres
séveres et précis: cf. 2307-2317.

[8] Const. past. sur I'Eglise dans le
monde de ce tempsGaudium et spes,
n. 80.

[91Ibid., n. 76.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ca/article/la-personne-
humaine-coeur-de-la-paix/ (24/01/2026)


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://opusdei.org/fr-ca/article/la-personne-humaine-coeur-de-la-paix/
https://opusdei.org/fr-ca/article/la-personne-humaine-coeur-de-la-paix/
https://opusdei.org/fr-ca/article/la-personne-humaine-coeur-de-la-paix/

	La personne humaine, coeur de la Paix

