
opusdei.org

La nouveauté dans le
Christ

Dieu nous a créé pour nous
donner la vie éternelle, mais
aussi pour nous rendre
heureux sur terre. Cet essai est
une réflexion sur les
conséquences, pour le chrétien,
de la venue du Christ sur terre.

05/05/2009

Un sens de nouveauté parcourt
l’Évangile tout entier, depuis
l’Annonce faite à la Vierge Marie
jusqu’à la Résurrection du Seigneur.
Le Nouveau Testament parle de



différentes façons d’un nouveau
commencement pour l’humanité. Le
mot même d’« évangile » signifie
justement cela : la « bonne nouvelle
». Dès le début de son ministère
public, le Christ annonce
ouvertement l’accomplissement des
temps et la venue du Royaume de
Dieu : Le temps est accompli et le
Royaume de Dieu est tout proche :
repentez-vous et croyez à l’Évangile 
[1]. Or, cela ne signifie pas que le
Seigneur souhaite tout changer. Il
n’est pas un révolutionnaire ou un
illuminé. En fait, par exemple, pour
parler de l’indissolubilité du
mariage, il prend comme point de
départ ce que Dieu a fait à l’origine,
lorsqu’il créa l’homme et la femme 
[2]. C’est pourquoi il a déclaré :
N’allez pas croire que je sois venu
abolir la Loi ou les Prophètes : je ne
suis pas venu abolir, mais accomplir 
[3] ; et, à plusieurs reprises, il
ordonna aux disciples d’accomplir
fidèlement les commandements que



Moïse avait communiqués au peuple
de la part de Dieu.

Cependant, dans la prédication du
Seigneur il y a, sans aucun doute, un
air nouveau, libérateur. D’un côté, la
doctrine de Jésus développe des
éléments déjà présents dans l’Ancien
Testament, tels que la droiture
d’intention, le pardon ou la nécessité
d’aimer tous les hommes sans
restriction, en particulier les pauvres
et les pécheurs. En lui se réalise
l’accomplissement des anciennes
promesses que Dieu a faites aux
prophètes. D’un autre côté, l’appel du
Seigneur s’adresse de façon radicale
et péremptoire non seulement à un
peuple, mais à tous les hommes, qu’il
appelle un par un.

La nouveauté de la présence et de
l’action de Jésus-Christ se perçoit
aussi d’une autre façon,
déconcertante à première vue :
beaucoup d’hommes l’ont rejeté. Il



est venu chez lui, et les siens ne l’ont
pas accueilli [4], dit saint Jean. Ce
rejet de la part des hommes met
encore davantage en relief, si c’est
possible, le caractère inconditionnel
du don du Seigneur et de sa charité
envers l’humanité. En plus, ce rejet
l’a conduit tout droit à la mort sur la
Croix, librement acceptée, sacrifice
unique et définitif, source salvifique
pour tous les hommes.

Or, Dieu a été fidèle à sa promesse et
la puissance du mal n’a pas pu
éteindre la générosité divine de
Jésus, comme la Résurrection l’a
manifesté. La force salvifique que
Dieu a introduite dans le monde par
l’Incarnation de son Fils et surtout
par sa Résurrection, est la nouveauté
absolue, universelle et permanente.
Cela se voit dès le début de la
prédication apostolique : avec une
joie débordante, les apôtres
proclament dans toute la Judée, dans
l’Empire romain et dans le monde



entier que Jésus est ressuscité ; que le
monde pouvait changer, que chaque
femme, chaque homme pouvait
changer ; que nous n’étions plus
soumis à la loi du péché et de la mort
éternelle. Le Christ, assis à la droite
du Père, dit : Voici, je fais l’univers
nouveau [5]. Dans le Christ, Dieu a
pris d’une façon nouvelle les brides
du monde et de l’histoire humaine,
plongés dans le péché, pour les
conduire à leur réalisation plénière.
Malgré toutes les difficultés que les
chrétiens de la première heure ont
rencontrées, ils regardaient vers
l’avenir avec espérance et
optimisme. Et ils transmettaient sans
cesse leur foi à toutes les personnes
qui se trouvaient auprès d’eux.

La nouveauté de la vie éternelle
après la mort

Dans le monde païen il était fréquent
de considérer l’avenir comme une
simple réplique du passé. Le cosmos



existait depuis toujours et, à
l’intérieur des grandes mutations
cycliques, il demeurerait pour
toujours. Selon le mythe de l’éternel
retour, tout ce qui s’est produit dans
le passé se reproduira dans le futur.
Dans ce contexte anthropologico-
religieux, l’homme ne pouvait se
sauver qu’en sortant de la matière,
dans une sorte d’extase spirituelle,
séparé de la chair ; ou en vivant dans
ce monde, comme saint Paul le disait,
sans peur ni espérance [6]. Dans les
premiers siècles du christianisme, les
païens s’en tiennent à une éthique
plus ou moins droite ; ils croient en
Dieu ou dans les dieux et ils leur
adressent un culte assidu, en quête
de protection et de réconfort ; mais
ils n’ont pas l’espérance certaine
d’un avenir heureux. La mort n’était
qu’une rupture brutale, un non-sens.

D’un autre côté, la volonté de vivre
pour toujours est profonde chez
l’homme, comme le montrent les



philosophes, les littérateurs, les
artistes, les poètes et, de façon
éminente, ceux qui s’aiment.
L’homme aspire à perdurer. Ce désir
se manifeste de multiples manières :
dans les projets humains, dans la
volonté d’avoir des enfants, dans le
désir d’influer sur la vie d’autres
personnes, d’être reconnu et de
rester dans la mémoire des gens ;
dans tout cela, on peut deviner la
tension humaine vers l’éternité. Il en
est qui pensent à l’immortalité de
l’âme ; il en est qui comprennent
l’immortalité comme une
réincarnation ; il en est enfin qui,
devant le fait certain de la mort,
décident de mettre en œuvre tous les
moyens pour obtenir le bien-être
matériel ou la reconnaissance
sociale : des biens qui ne seront
jamais suffisants, parce qu’ils ne
rassasient pas, parce qu’ils ne
dépendent pas que de notre propre
volonté. En cela le christianisme est
réaliste, car il sait que la mort est le



terme de tous les rêves vains de
l’homme.

Au milieu du dilemme de la mort et
de l’immortalité, le pouvoir
recréateur de Dieu se rend présent
dans la vie, la passion et la
résurrection de Jésus-Christ. Le fidèle
chrétien, uni à lui par le baptême et
les autres sacrements, reproduit les
jalons principaux du passage du
Seigneur sur cette terre. Comme
saint Paul l’a écrit aux Romains, nous
avons donc été ensevelis avec lui par
le baptême dans la mort, afin que,
comme le Christ est ressuscité des
morts par la gloire du Père, nous
vivions nous aussi dans une vie
nouvelle. Car si c’est un même être
avec le Christ que nous sommes
devenus par une mort semblable à la
sienne, nous le serons aussi par une
résurrection semblable [7].

En effet, le chrétien a la certitude que
Dieu lui a donné la vie en le créant à



son image et selon sa ressemblance 
[8]. Il sait que lorsqu’il éprouve
l’angoisse de la mort qui approche, le
Christ agit en lui, transformant ses
peines et sa mort en une force
corédemptrice. Et il est sûr que Jésus
lui-même, qu’il a servi, imité et aimé,
l’accueillera au Ciel, le comblant de
gloire après sa mort. La grande et
joyeuse vérité de la foi chrétienne est
que, par la foi dans le Christ,
l’homme peut surclasser largement
le dernier ennemi [9], la mort, et
s’ouvrir à la vision perpétuelle de
Dieu et à la résurrection de son corps
à la fin des temps, lorsque toutes les
choses se seront accomplies dans le
Christ.

La vie ne finit pas ici bas ; nous
sommes sûrs que le sacrifice caché et
le don de soi généreux ont un sens et
une récompense qui, par la
miséricorde magnanime de Dieu,
vont bien au-delà de ce que l’homme
pourrait attendre avec ses seules



forces. Si parfois la pensée de notre
sœur la mort t’inquiète, parce que tu
te sens si peu de chose, prends
courage et pense en toi-même : que
sera ce Ciel qui nous attend, lorsque
toute la beauté et la grandeur, toute
la félicité et l’Amour infinis de Dieu
se déverseront dans ce pauvre vase
d’argile qu’est la créature humaine,
et l’assouviront éternellement, avec
la constante nouveauté d’un nouveau
bonheur ? [10] Les fins dernières
commencent d’une certaine façon
sur la terre

S’il est certain que la nouveauté
chrétienne concerne principalement
l’autre vie, l’au-delà, l’Église enseigne
aussi que la nouveauté de la
Résurrection du Christ est déjà
présente, d’une certaine façon, sur la
terre. Quelle que soit la durée de
l’univers tel que nous le connaissons,
nous sommes déjà « dans les
derniers temps », sûrs que le monde



a été racheté, puisque le Christ a
vaincu le péché, la mort, le démon.

Le Royaume de Dieu est au milieu de
vous [11] ; au milieu, non seulement
comme une présence extérieure,
mais aussi au-dedans du croyant,
dans l’âme en état de grâce, d’une
présence réelle, actuelle, efficace,
bien que pas encore tout à fait visible
et complète. « Nous voilà donc déjà
parvenus à la fin des temps (cf. 1 Co
10, 11) ; le renouvellement de
l’univers est irrévocablement établi
et, en un certain sens, il a vraiment
commencé dès ici-bas. Dès ici-bas
l’Église est, en effet, auréolée d’une
sainteté véritable, si imparfaite
qu’elle soit. […] Nous sommes
appelés fils de Dieu et en vérité nous
le sommes (cf. 1 Jn 3, 1) ; mais nous
n’avons pas encore paru avec le
Christ, dans la gloire (cf. Col 3, 4).
C’est là que nous serons semblables à
Dieu, car nous le verrons tel qu’il est
(cf. 1 Jn 3, 2) » [12].



L’Église est dépositaire sur la terre de
cette présence anticipée du Royaume
de Dieu ; elle avance dans son
pèlerinage terrestre. Cependant, tout
le pouvoir salvifique de Dieu agit
déjà d’une certaine manière dans le
siècle présent, grâce à la Parole
révélée et aux sacrements,
spécialement celui de l’Eucharistie.
Un pouvoir salvifique qui se
manifeste aussi dans la vie sainte des
chrétiens qui vivent dans le monde,
sans être mondains [13]. Le chrétien
est, face au monde et dans le monde, 
alter Christus, ipse Christus, un autre
Christ, le Christ lui-même : ainsi
s’établit une certaine polarité dans la
vie de l’Église et de chaque croyant
entre le déjà et le pas encore, entre le
moment présent — occasion
d’accueillir la grâce — et la plénitude
finale ; tension qui a beaucoup de
conséquences pour la vie du chrétien
et pour la compréhension du monde.



Cette réalité confirme la distinction
qui existe entre l’ordre naturel et
l’ordre surnaturel. La vie
surnaturelle, basée sur la foi et sur la
grâce de Dieu, s’insère dans l’âme du
chrétien, même si elle n’informe pas
encore pleinement tous les aspects
de son existence. Le chrétien vit
abîmé en Dieu et pour Dieu et
s’efforce de communiquer les biens
divins aux autres hommes. Dans la 
vie future, la grâce, ou la vie
surnaturelle, se transformera en
gloire, et l’homme atteindra une
immortalité complète lors de la
résurrections des morts. En
revanche, dans la vie présente,
l’existence humaine, même si elle est
déjà perfectionnée par la grâce,
garde ses lois propres, qui doivent
s’appliquer dans les différents
domaines : personnel, familial, social
et politique. La vie surnaturelle
accueille, perfectionne et conduit à
sa plénitude la nature, sans l’annuler
ni s’y substituer.



Une autre conséquence de la tension
entre le déjà et le pas encore
s’exprime dans la notion chrétienne
du temps et de l’histoire. Pour la
pensée païenne, presque toujours
fataliste, les événements de l’histoire
étaient prévus et déterminés
d’avance par le fatum, le destin. Le
temps passait, intouchable et
imperturbable, en spectateur muet et
passif, encadré dans le flux de
l’histoire. Mais le temps chrétien
n’est pas seulement le temps qui
passe ; c’est l’espace créé par Dieu
pour la croissance et le progrès, pour
l’histoire et la rédemption. Dieu agit
par sa Providence dans le temps,
pour conduire le monde et l’histoire
vers leur plénitude.

Le Seigneur a voulu compter sur la
réponse intelligente et libre des
hommes, sur les prières des saints et
les bonnes actions de beaucoup, pour
influer sur le cours des événements.
Étant son image, les hommes



peuvent changer l’histoire : dans
certains cas pour le pire, comme
dans le cas du péché d’Adam et
d’Ève ; mais, surtout, d’une manière
positive, en participant activement à
la réalisation du dessein divin,
précisément parce que l’événement
le plus important et efficace, celui
qui a fait prendre au monde le
tournant le plus radical, a été
l’Incarnation du Fils de Dieu. C’est
pourquoi la collaboration humaine la
plus profonde et durable aux plans
divins pour changer le cours de
l’histoire a été celle de la Sainte
Vierge, lorsqu’elle accueillit le Fils de
Dieu dans son sein, par un fiat !
résolu.

Les chrétiens vivent dans le monde
conscients de leurs péchés et de ceux
d’autrui, mais convaincus que la
meilleure façon de profiter du temps
est de servir Dieu, pour améliorer le
monde qu’il nous a confié. D’une
certaine manière, le monde est



façonné par l’homme, il est
humanisé. La tension eschatologique
devient patente dans la Providence
divine, toujours présente dans la vie
de l’Église et de chaque chrétien. « La
création a sa bonté et sa perfection
propres, mais elle n’est pas sortie
tout achevée des mains du Créateur.
Elle est créée « en état de voie » (in
statu viæ) vers une perfection ultime
encore à atteindre, à laquelle Dieu l’a
destinée. Nous appelons divine
providence les dispositions par
lesquelles Dieu conduit sa création
vers cette perfection. » [14] Le
Seigneur n’a pas tout fait, jusqu’au
dernier détail, dès le début. Petit à
petit, en comptant sur la
collaboration intelligente et
persévérante des créatures, il les fait
avancer, toutes et chacune, vers leur
but. Comme nous l’avons vu, le
pouvoir salvifique de Dieu se rend
normalement présent dans la vie de
l’homme de façon cachée et
intérieure ; de façon analogue, la



Providence divine agit doucement et
simplement, non seulement dans les
grands événements, mais aussi en
ceux qui, en apparence, sont plus
petits. C’est pourquoi le Seigneur
invite à une confiance pleine : Ne
vous inquiétez donc pas en disant :
Qu’allons-nous manger ? Qu’allons-
nous boire ? De quoi allons-nous
nous vêtir ? Ce sont là toutes choses
dont les païens sont en quête. Or
votre Père céleste sait que vous avez
besoin de tout cela. Cherchez d’abord
son Royaume et sa justice, et tout cela
vous sera donné par surcroît [15].

Dieu — expliquait saint Josémaria —,
qui est la beauté, la grandeur, la
sagesse, nous annonce que nous
sommes siens, que nous avons été
choisis comme terme de son amour
infini. Quelle vie de foi il faut avoir
pour ne pas dénaturer cette
merveille que la Providence divine
met entre nos mains ! Une foi comme
celle des Rois Mages : la conviction



que ni le désert, ni les tempêtes, ni la
tranquillité des oasis ne nous
empêcheront de parvenir à ce
Bethléem éternel qu’est la vie
définitive avec Dieu [16].

Depuis le début de son existence
terrestre, le Seigneur a comblé celle
qui serait la Mère de son Fils d’une
abondance extraordinaire de dons,
humains et surnaturels. Conçue sans
le péché originel, elle est comblée de
grâce [17]. Tout au long de sa vie, au
milieu d’un nombre sans fin
d’épreuves et d’obscurités, elle a
vécu héroïquement sa foi, en
fortifiant par son exemple les
premiers disciples. À la fin de sa vie,
exempte de tout péché, elle fut élevée
au ciel corps et âme, pour participer
à jamais, comme Reine des anges et
de toute la création, à la gloire du
Seigneur. En elle, la promesse divine
de conduire les hommes à la gloire
s’est pleinement accomplie. C’est
pourquoi la Sainte Vierge est pour



chaque homme spes nostra, phare
qui nous éclaire et cause de notre
espérance.

P. O'Callaghan [1]. Mc 1, 15.

[2]. Cf. Mt 19, 3-9 ; Gn 2, 24.

[3]. Mt 5, 17.

[4]. Jn 1, 11.

[5]. Ap 21, 5.

[6]. Cf. 1 Th 4, 13 ; Ep 2, 12.

[7]. Rm 6, 4-5.

[8]. Cf. Gn 1, 27.

[9]. 1 Co 15, 26.

[10]. Sillon, n° 891.

[11]. Lc 17, 21.

[12]. Concile Vatican II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n° 48.



[13]. Cf. Jn 17, 14.

[14]. Catéchisme de l’Église Catholique
n° 302.

[15]. Mt 6, 31-33.

[16]. Quand le Christ passe, n° 32.

[17]. Lc 1, 28.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/la-nouveaute-
dans-le-christ/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/la-nouveaute-dans-le-christ/
https://opusdei.org/fr-ca/article/la-nouveaute-dans-le-christ/
https://opusdei.org/fr-ca/article/la-nouveaute-dans-le-christ/

	La nouveauté dans le Christ

