
opusdei.org

Justice réparatrice
entre les
Autochtones, les
Allochtones et
l’Église

Dans les communautés
autochtones, les sévices vécus
dans les pensionnats ont
marqué des générations qui, à
leur tour, ont transmis ces
séquelles aux suivantes. Si bien
qu’aujourd’hui des
communautés entières en sont
affectées. Comment briser ce
cycle? Les ateliers Retour à
l’esprit veulent renverser le
processus: réconcilier chacun



avec son histoire pour
transformer une communauté
entière.

2022-07-29

Reportage par Sarah-Christine
Bourihane, LeVerbe.com

François Paradis, prêtre franco-
manitobain et oblat de Marie-
Immaculée, se sent concerné par la
réconciliation entre les Autochtones
et l’Église depuis son ordination en
1972. «Dès mes premiers jours de
ministère, j’ai observé les
conséquences et les dégâts des écoles
résidentielles: il y avait beaucoup de
ressentiments et de réactions», me
confie-t-il, à la lumière de sa longue
expérience de terrain.

En 1994, il expérimente un jeûne de
quatre nuits et trois jours sans

https://le-verbe.com/


manger ni boire. «Une personne va
faire un jeûne parce qu’elle cherche
à savoir ce que Dieu demande pour
sa vie», me raconte le père Paradis.

Celui que les autochtones ont baptisé 
White Buffalo a une intention dans le
cœur. Il le fait pour la réparation des
blessures des Autochtones vis-à-vis
des Oblats. Sans qu’il le sache encore,
son désir allait se concrétiser
davantage, bien des années plus tard,
dans les ateliers Retour à l’esprit, où
il se dévoue à plein temps depuis
2007.

La vie après la survie

Créés en 2006 dans l’Ouest canadien
par un Anishnabe et une sœur de
Sainte-Anne, ces ateliers visent à
favoriser une rencontre entre des
Autochtones, des Allochtones ou des
représentants de l’Église au terme
d’une démarche personnelle de



quatre jours faite par chacun des
groupes respectifs.

«Dans tout le processus, explique le
prêtre oblat, on dit que la
réconciliation commence avec soi.
On est nés avec des capacités pour
notre vie, mais il peut arriver très tôt
des évènements qui nous ont fait du
mal. À partir de là, on a trouvé une
façon de se protéger pour que ça ne
se reproduise pas. On s’est fait une
interprétation de qui nous sommes,
de ce que nous devons être, de ce que
la vie va être. Les ateliers nous
aident à découvrir quelle est notre
manière de survivre qui nous
empêche de vivre réellement et
d’entrer pleinement dans la
potentialité pour laquelle on est nés.
C’est un retour à l’esprit de qui tu es,
relié aux sept valeurs universelles
qui font partie des enseignements
autochtones: sagesse, vérité,
honnêteté, amour, respect, courage
et humilité.»



Un regard de sérénité

Rose-Anne Gosselin, membre de la
nation Timiskaming, a participé aux
ateliers à quelques occasions. Née
d’une mère algonquine et d’un père
canadien-français, elle est imprégnée
des deux cultures. Dans son
Témiscamingue natal, elle a toujours
pratiqué la foi catholique, transmise
par la lignée de sa mère. Même si ni
elle ni sa mère n’ont connu les
pensionnats, elle reconnait dans son
héritage familial des blessures
partagées par toute une
communauté.

«Ce sont des blessures similaires à ce
qu’ont connu les personnes qui ont
vécu les pensionnats, me confie Rose-
Anne. Chez les Autochtones, il y a des
traumatismes individuels qui se
ressemblent. Par exemple, les
Autochtones étaient de bons
chasseurs qui connaissaient leur
territoire, mais ce qui est valorisé par



la société non autochtone est un
autre style de vie. Ça peut créer des
blessures du point de vue de l’estime
de soi. Les ateliers Retour à l’esprit
offrent la possibilité d’accueillir ces
traumatismes avec une certaine
sérénité pour que ça fasse moins
mal. J’ai eu un regard plus
accueillant par rapport à mon
histoire et à l’histoire des
Autochtones en général.»

Au terme du parcours, François
Paradis observe des fruits palpables,
liés au principe même des ateliers: la
responsabilisation. «Un des gros
dommages des pensionnats
autochtones est que tout était déjà
décidé d’avance pour les
pensionnaires. La clé de nos ateliers
est la possibilité de choisir. Ça ne
veut pas dire que tu es responsable
de ce qui t’est arrivé, mais que tu es
responsable de la manière de réagir
à ton passé», observe le religieux.



En sortant des ateliers, certains
participants sont retournés sur les
bancs d’école, quelques-uns sont
devenus chefs de leur communauté,
d’autres ont même été guéris de
douleurs somatiques.

La parole sacrée

À la fin d’un atelier, on partage en
groupe ce qui a remué les
consciences durant les quatre jours
d’introspection. Dans la tradition, le
bâton de la parole octroie un droit de
parole considéré comme sacré.
Personne ne peut interrompre le flot
des confidences. Ce rite permet à
chacun de prendre conscience du
pouvoir de sa propre voix.

Cofondatrice du Centre de justice
réparatrice de Québec, Lucie
Painchaud porte, depuis 2013, le
flambeau de ces ateliers fondés sur
les principes de la justice réparatrice
(voir encadré). Ils sont une manière



d’implanter au Québec les
recommandations de la Commission
de Vérité et réconciliation du Canada.
À chaque rencontre, elle s’émerveille
de la vérité faite sur le vécu partagé
entre la victime et son agresseur ou
une personne ayant commis un
crime semblable à celui qu’elle a
subi.

«C’est ça, les séquelles des
pensionnats: des parents ont été
abusés, ils abusent de leurs enfants,
qui abusent de leurs enfants. C’est
perpétué comme ça. Je me souviens
d’un couple qui abusait des leurs et
qui ne savait pas que ça ne se faisait
pas, parce qu’ils avaient vécu cela au
pensionnat. Ils se sont retrouvés en
justice. Ça leur a pris deux ans pour
être capables de faire amende
honorable, de dire ouvertement à
leur communauté qu’ils agressaient
leurs enfants.



«Une des belles retombées de ces
ateliers-là, c’est que certains n’en
avaient jamais parlé à leurs enfants,
ils gardaient le secret. Là, ils
retournent à la maison et parlent de
ce qu’ils ont vécu au pensionnat. Les
enfants et les petits-enfants vont
comprendre par exemple pourquoi
leur père était alcoolique ou leur
mère était violente, pourquoi ils ont
été abusés. C’est toute la vérité qui va
sortir, c’est tellement ça qui est
libérateur. On a pensé protéger les
enfants en ne leur disant pas la
vérité, mais c’est le contraire.»

Le vis-à-vis

Chacun des groupes, autochtone
comme non autochtone, a vécu
quatre jours de méditation, plongé
au cœur de sa propre histoire. Vient
le moment du vis-à-vis. Des stations
de chaises sont réparties ici et là
dans une grande salle pour une
conversation entre deux personnes



de chaque groupe. Pas question de
faire des reproches à l’autre partie
ou de couper la parole, mais de dire
et d’écouter, dans les principes de la
communication bienveillante.

Lucie Painchaud a participé à
plusieurs ateliers. Sa première
expérience date de 2013, à Halifax.
Elle se souvient de la dizaine de
sœurs de la Charité de Saint-Vincent-
de-Paul, habillées en jeans, ferventes
et engagées dans la cause de la
réconciliation. Quelques mois plus
tard, le groupe rencontrait des
Micmacs du Cap-Breton.

«C’était l’occasion de parler avec les
personnes qui représentent leur
communauté religieuse dans le cadre
du legs des pensionnats. Pour eux,
parler avec des personnes qui
représentent les responsables de ce
qu’ils ont vécu, c’est un cadeau
inestimable», observe Lucie
Painchaud.



Rose-Anne Gosselin, qui a connu
l’autre côté de la chaise, juge que
chaque partie en tire autant profit. «
Ça fait du bien de pouvoir accueillir
ce qui nous fait mal et ce qui fait mal
à l’autre. On grandit tous les deux à
travers cette rencontre. Il y a eu des
discussions sur des demandes de
pardon, des personnes ont reconnu
avoir des stéréotypes à l’égard des
Autochtones ou des Autochtones
reconnaissaient avoir du
ressentiment à l’égard des
Allochtones.»

Des personnes, pas des
institutions

La démarche des ateliers ne s’arrête
évidemment pas après deux séances
de quatre jours. C’est un processus
continuel qui se traduit par l’exercice
de ce que François Paradis nomme
les complétudes.



«Tu vis un froid avec ton ami, vous
ne voulez plus vous voir. La chicane
est terminée, mais quelques
semaines après, quand tu parles de
lui, la chicane te remonte, quelque
chose est non achevé en toi. La
complétude serait d’aller le
rencontrer sans juger, sans blâmer et
dire: “Quand tu m’as fait ça, j’ai été
vraiment blessé.”»

«Ce ne sont pas des institutions qui se
réconcilient, mais des personnes»,
constate François Paradis. Et quand
les personnes pratiquent la
«complétude», ce sont les institutions
qui finissent par changer. «Dans les
communautés où plusieurs
personnes ont fait les ateliers, les
familles se transforment, la façon
d’être avec les voisins change, même
la gouvernance de cette communauté
change.»

Dans le processus de réconciliation
entre un survivant d’actes criminels



et l’auteur d’un crime, Lucie
Painchaud est saisie par la beauté
d’une rencontre qui, pour elle,
dépasse l’entendement. «C’est divin.
Il y a quelque chose de surnaturel
dans ça. C’est une beauté qui se voit
juste avec le cœur.» Et elle insiste
pour dire que c’est autrement plus
beau que les aurores boréales qui
l’ont saisie par un soir mémorable
d’été.

Justice réparatrice entre les
Autochtones, les Allochtones et
l’Église (le-verbe.com)

Sarah-Christine Bourihane,
LeVerbe.com

Reproduit avec l'aimable
permission de Le Verbe médias.
Illustration: Marie-Pier Larose/
Le Verbe

https://le-verbe.com/reportage/justice-reparatrice-autochtones/
https://le-verbe.com/reportage/justice-reparatrice-autochtones/
https://le-verbe.com/reportage/justice-reparatrice-autochtones/


pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ca/article/justice-

reparatrice-entre-les-autochtones-les-
allochtones-et-leglise/ (2026-02-14)

https://opusdei.org/fr-ca/article/justice-reparatrice-entre-les-autochtones-les-allochtones-et-leglise/
https://opusdei.org/fr-ca/article/justice-reparatrice-entre-les-autochtones-les-allochtones-et-leglise/
https://opusdei.org/fr-ca/article/justice-reparatrice-entre-les-autochtones-les-allochtones-et-leglise/
https://opusdei.org/fr-ca/article/justice-reparatrice-entre-les-autochtones-les-allochtones-et-leglise/

	Justice réparatrice entre les Autochtones, les Allochtones et l’Église
	La vie après la survie
	Un regard de sérénité
	La parole sacrée
	Le vis-à-vis
	Des personnes, pas des institutions


