opusdei.org

Justice réparatrice
entre les
Autochtones, les
Allochtones et
I’Eglise

Dans les communauteés
autochtones, les sévices vécus
dans les pensionnats ont
marque des générations qui, a
leur tour, ont transmis ces
séquelles aux suivantes. Si bien
qu’aujourd’hui des
communautes entieres en sont
affectées. Comment briser ce
cycle? Les ateliers Retour a
I’esprit veulent renverser le
processus: réconcilier chacun



avec son histoire pour
transformer une communauté
entiere.

2022-07-29

Reportage par Sarah-Christine
Bourihane, LeVerbe.com

Francois Paradis, prétre franco-
manitobain et oblat de Marie-
Immaculée, se sent concerné par la
réconciliation entre les Autochtones
et 'Eglise depuis son ordination en
1972. «Dés mes premiers jours de
ministére, j’ai observé les
conséquences et les dégats des écoles
résidentielles: il y avait beaucoup de
ressentiments et de réactions», me
confie-t-il, a la lumiere de sa longue
expeérience de terrain.

En 1994, il expérimente un jetne de
quatre nuits et trois jours sans


https://le-verbe.com/

manger ni boire. «Une personne va
faire un jetine parce qu’elle cherche
a savoir ce que Dieu demande pour
sa vie», me raconte le pere Paradis.

Celui que les autochtones ont baptisé
White Buffalo a une intention dans le
ceceur. Il le fait pour la réparation des
blessures des Autochtones vis-a-vis
des Oblats. Sans qu’il le sache encore,
son désir allait se concrétiser
davantage, bien des années plus tard,
dans les ateliers Retour a lesprit, ou
il se dévoue a plein temps depuis
2007.

La vie apres la survie

Créés en 2006 dans ’Ouest canadien
par un Anishnabe et une sceur de
Sainte-Anne, ces ateliers visent a
favoriser une rencontre entre des
Autochtones, des Allochtones ou des
représentants de I’Eglise au terme
d’une démarche personnelle de



quatre jours faite par chacun des
groupes respectifs.

«Dans tout le processus, explique le
prétre oblat, on dit que la
réconciliation commence avec soi.
On est nés avec des capacités pour
notre vie, mais il peut arriver tres tot
des éveénements qui nous ont fait du
mal. A partir de 13, on a trouvé une
facon de se protéger pour que ¢a ne
se reproduise pas. On s’est fait une
interprétation de qui nous sommes,
de ce que nous devons étre, de ce que
la vie va étre. Les ateliers nous
aident a découvrir quelle est notre
maniere de survivre qui nous
empéche de vivre réellement et
d’entrer pleinement dans la
potentialité pour laquelle on est nés.
Cest un retour a l’esprit de qui tu es,
relié aux sept valeurs universelles
qui font partie des enseignements
autochtones: sagesse, veérité,
honnéteté, amour, respect, courage
et humilité.»



Un regard de sérénité

Rose-Anne Gosselin, membre de la
nation Timiskaming, a participé aux
ateliers a quelques occasions. Née
d’une mere algonquine et d’un pére
canadien-francais, elle est imprégnée
des deux cultures. Dans son
Témiscamingue natal, elle a toujours
pratique la foi catholique, transmise
par la lignée de sa mére. Méme si ni
elle ni sa mére n’ont connu les
pensionnats, elle reconnait dans son
héritage familial des blessures
partagées par toute une
communauté.

«Ce sont des blessures similaires a ce
qu’ont connu les personnes qui ont
vécu les pensionnats, me confie Rose-
Anne. Chez les Autochtones, il y a des
traumatismes individuels qui se
ressemblent. Par exemple, les
Autochtones étaient de bons
chasseurs qui connaissaient leur
territoire, mais ce qui est valorisé par



la société non autochtone est un
autre style de vie. Ca peut créer des
blessures du point de vue de ’estime
de soi. Les ateliers Retour a Uesprit
offrent la possibilité d’accueillir ces
traumatismes avec une certaine
sérénité pour que ¢a fasse moins
mal. J’ai eu un regard plus
accueillant par rapport a mon
histoire et a I’histoire des
Autochtones en général.»

Au terme du parcours, Frangois
Paradis observe des fruits palpables,
liés au principe méme des ateliers: la
responsabilisation. «Un des gros
dommages des pensionnats
autochtones est que tout était déja
décidé d’avance pour les
pensionnaires. La clé de nos ateliers
est la possibilité de choisir. Ca ne
veut pas dire que tu es responsable
de ce qui t’est arrivé, mais que tu es
responsable de la maniere de réagir
a ton passé», observe le religieux.



En sortant des ateliers, certains
participants sont retournés sur les
bancs d’école, quelques-uns sont
devenus chefs de leur communauté,
d’autres ont méme été guéris de
douleurs somatiques.

La parole sacrée

Ala fin d’un atelier, on partage en
groupe ce qui a remué les
consciences durant les quatre jours
d’introspection. Dans la tradition, le
baton de la parole octroie un droit de
parole considéré comme sacre.
Personne ne peut interrompre le flot
des confidences. Ce rite permet a
chacun de prendre conscience du
pouvoir de sa propre VoiX.

Cofondatrice du Centre de justice
réparatrice de Québec, Lucie
Painchaud porte, depuis 2013, le
flambeau de ces ateliers fondés sur
les principes de la justice réparatrice
(voir encadré). Ils sont une maniere



d’implanter au Québec les
recommandations de la Commaission
de Vérité et réconciliation du Canada.
A chaque rencontre, elle s’émerveille
de la vérité faite sur le vécu partagé
entre la victime et son agresseur ou
une personne ayant commis un
crime semblable a celui qu’elle a
subi.

«C’est ¢a, les séquelles des
pensionnats: des parents ont été
abusés, ils abusent de leurs enfants,
qui abusent de leurs enfants. C’est
perpétué comme ca. Je me souviens
d’un couple qui abusait des leurs et
qui ne savait pas que ¢a ne se faisait
pas, parce qu’ils avaient vécu cela au
pensionnat. IIs se sont retrouvés en
justice. Ca leur a pris deux ans pour
étre capables de faire amende
honorable, de dire ouvertement a
leur communauté qu’ils agressaient
leurs enfants.



«Une des belles retombées de ces
ateliers-1a, c’est que certains n’en
avaient jamais parlé a leurs enfants,
ils gardaient le secret. La, ils
retournent a la maison et parlent de
ce qu’ils ont vécu au pensionnat. Les
enfants et les petits-enfants vont
comprendre par exemple pourquoi
leur pére était alcoolique ou leur
mere était violente, pourquoi ils ont
été abusés. C’est toute la vérité qui va
sortir, c’est tellement ¢a qui est
libérateur. On a pensé protéger les
enfants en ne leur disant pas la
veérité, mais c’est le contraire.»

Le vis-a-vis

Chacun des groupes, autochtone
comme non autochtone, a vécu
quatre jours de méditation, plongé
au cceur de sa propre histoire. Vient
le moment du vis-a-vis. Des stations
de chaises sont réparties ici et 1a
dans une grande salle pour une
conversation entre deux personnes



de chaque groupe. Pas question de
faire des reproches a I’autre partie
ou de couper la parole, mais de dire
et d’écouter, dans les principes de la
communication bienveillante.

Lucie Painchaud a participé a
plusieurs ateliers. Sa premiére
expérience date de 2013, a Halifax.
Elle se souvient de la dizaine de
sceurs de la Charité de Saint-Vincent-
de-Paul, habillées en jeans, ferventes
et engagées dans la cause de la
réconciliation. Quelques mois plus
tard, le groupe rencontrait des
Micmacs du Cap-Breton.

«C’était ’occasion de parler avec les
personnes qui représentent leur
communauté religieuse dans le cadre
du legs des pensionnats. Pour eux,
parler avec des personnes qui
représentent les responsables de ce
qu’ils ont vécu, c’est un cadeau
inestimable», observe Lucie
Painchaud.



Rose-Anne Gosselin, qui a connu
I’autre c6té de la chaise, juge que
chaque partie en tire autant profit. «
Ca fait du bien de pouvoir accueillir
ce qui nous fait mal et ce qui fait mal
a l’autre. On grandit tous les deux a
travers cette rencontre. Il y a eu des
discussions sur des demandes de
pardon, des personnes ont reconnu
avoir des stéréotypes a I’égard des
Autochtones ou des Autochtones
reconnaissaient avoir du
ressentiment a I’égard des
Allochtones.»

Des personnes, pas des
institutions

La démarche des ateliers ne s’arréte
évidemment pas apres deux séances
de quatre jours. C’est un processus
continuel qui se traduit par ’exercice
de ce que Francgois Paradis nomme
les complétudes.



«Tu vis un froid avec ton ami, vous
ne voulez plus vous voir. La chicane
est terminée, mais quelques
semaines apres, quand tu parles de
lui, la chicane te remonte, quelque
chose est non achevé en toi. La
complétude serait d’aller le
rencontrer sans juger, sans blamer et
dire: “Quand tu m’as fait ¢a, j’ai été
vraiment blessé.”»

«Ce ne sont pas des institutions qui se
réconcilient, mais des personnes»,
constate Francois Paradis. Et quand
les personnes pratiquent la
«complétude», ce sont les institutions
qui finissent par changer. «Dans les
communautés ou plusieurs
personnes ont fait les ateliers, les
familles se transforment, la facon
d’étre avec les voisins change, méme
la gouvernance de cette communauté
change.»

Dans le processus de réconciliation
entre un survivant d’actes criminels



et Pauteur d’un crime, Lucie
Painchaud est saisie par la beauté
d’une rencontre qui, pour elle,
dépasse ’entendement. «C’est divin.
Il y a quelque chose de surnaturel
dans ¢a. C’est une beauté qui se voit
juste avec le coeur.» Et elle insiste
pour dire que c’est autrement plus
beau que les aurores boréales qui
I’ont saisie par un soir mémorable
d’éte.

Justice réparatrice entre les
Autochtones, les Allochtones et
I’Eglise (le-verbe.com)

Sarah-Christine Bourihane,
LeVerbe.com

Reproduit avec 'aimable
permission de Le Verbe médias.
[lustration: Marie-Pier Larose/
Le Verbe



https://le-verbe.com/reportage/justice-reparatrice-autochtones/
https://le-verbe.com/reportage/justice-reparatrice-autochtones/
https://le-verbe.com/reportage/justice-reparatrice-autochtones/

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ca/article/justice-
reparatrice-entre-les-autochtones-les-
allochtones-et-leglise/ (2026-02-14)


https://opusdei.org/fr-ca/article/justice-reparatrice-entre-les-autochtones-les-allochtones-et-leglise/
https://opusdei.org/fr-ca/article/justice-reparatrice-entre-les-autochtones-les-allochtones-et-leglise/
https://opusdei.org/fr-ca/article/justice-reparatrice-entre-les-autochtones-les-allochtones-et-leglise/
https://opusdei.org/fr-ca/article/justice-reparatrice-entre-les-autochtones-les-allochtones-et-leglise/

	Justice réparatrice entre les Autochtones, les Allochtones et l’Église
	La vie après la survie
	Un regard de sérénité
	La parole sacrée
	Le vis-à-vis
	Des personnes, pas des institutions


