
opusdei.org

Fioretti mars 2020

Le Pape François nous a
préparés à la Semaine Sainte et
à la fête de Pâques, lors de ses
homélies à Sainte Marthe.

13/04/2020

Ceux qui n’apparaissent dans les
grands défilés du dernier show

Bénédiction du pape François, 27
mars 2020 (pendant l’épidémie de
coronavirus et l’isolement de
l’Italie) :

« “Pourquoi êtes-vous si craintifs ?
N’avez-vous pas encore la foi ? ”.



Seigneur, tu nous adresses un appel,
un appel à la foi qui ne consiste pas
tant à croire que tu existes, mais à
aller vers toi et à se fier à toi. Durant
ce Carême, ton appel urgent
résonne : “Convertissez-vous,
Revenez à moi de tout votre
cœur.” (Jl 2, 12). Tu nous invites à
saisir ce temps d’épreuve comme un
temps de choix. Ce n’est pas le temps
de ton jugement, mais celui de notre
jugement : le temps de choisir ce qui
importe et ce qui passe, de séparer ce
qui est nécessaire de ce qui ne l’est
pas. C’est le temps de réorienter la
route de la vie vers toi, Seigneur, et
vers les autres. Et nous pouvons voir
de nombreux compagnons de voyage
exemplaires qui, dans cette peur, ont
réagi en donnant leur vie. C’est la
force agissante de l’Esprit déversée et
transformée en courageux et
généreux dévouements. C’est la vie
de l’Esprit capable de racheter, de
valoriser et de montrer comment nos
vies sont tissées et soutenues par des



personnes ordinaires, souvent
oubliées, qui ne font pas la une des
journaux et des revues ni
n’apparaissent dans les grands
défilés du dernier show mais qui,
sans aucun doute, sont en train
d’écrire aujourd’hui les évènements
décisifs de notre histoire : médecins,
infirmiers et infirmières, employés
de supermarchés, agents d’entretien,
fournisseurs de soin à domicile,
transporteurs, forces de l’ordre,
volontaires, prêtres, religieuses et
tant et tant d’autres qui ont compris
que personne ne se sauve tout seul.
Face à la souffrance, où se mesure le
vrai développement de nos peuples,
nous découvrons et nous
expérimentons la prière sacerdotale
de Jésus : “Que tous soient un” (Jn 17,
21). Que de personnes font preuve
chaque jour de patience et insuffle
l’espérance, en veillant à ne pas créer
la panique mais la coresponsabilité !
Que de pères, de mères, de grands-
pères et de grands-mères, que



d’enseignants montrent à nos
enfants, par des gestes simples et
quotidiens, comment affronter et
traverser une crise en réadaptant les
habitudes, en levant les regards et en
stimulant la prière ! Que de
personnes prient, offrent et
intercèdent pour le bien de tous. La
prière et le service discret : ce sont
nos armes gagnantes ! »

“C’est la vie, qu’il se débrouille !”

Homélie à Sainte Marthe, le 12 mars
2020 :

« Deux hommes, l’un satisfait [Luc
16, 19], qui savait bien s’habiller, qui
peut-être cherchait les plus grands
stylistes de l’époque pour se vêtir ; il
portait des vêtements de pourpre et
de lin très fins. Et puis, il vivait
confortablement, donnant tous les
jours des festins somptueux. Il était
heureux comme cela. Il n’avait pas
de préoccupations, il prenait quelque
précaution, peut-être quelque cachet



contre le cholestérol pour les
banquets, mais sa vie se passait bien.
Il était tranquille.

À sa porte demeurait un pauvre : il
s’appelait Lazare. […]. Mais cela lui
semblait normal : “Je vis bien, et
celui-là … Mais c’est la vie, qu’il se
débrouille”. Au mieux peut-être[…] il
lui envoyait parfois quelque chose,
quelque bricole. Et ainsi leurs vies
passèrent. Tous deux passèrent par
la loi qui nous concerne tous :
mourir. Le riche mourut et Lazare
mourut. L’Évangile dit que Lazare a
été emporté au Ciel, au côté
d’Abraham … Du riche on dit
seulement : “On l’enterra”. Point. Et
c’est terminé.[…]

Les informations de cet homme riche
n’allaient pas jusqu’à son cœur, il ne
savait pas s’émouvoir, il ne pouvait
pas s’émouvoir devant le drame des
autres. Ni même appeler un des
garçons qui le servaient à table et



dire “mais apporte-lui cela, à cet
autre…” … Le drame de l’information
qui ne descend pas dans le cœur.
Cela nous arrive à nous aussi. »

Le péché du neutre, ni blanc ni
noir

À Sainte-Marthe, le 24 mars 2020 :

« Cette piscine où allaient les
malades [cf. Jn 5,1-3.5-16], pleine
d’eau, pour guérir, parce qu’on disait
que parfois les eaux bouillonnaient,
comme un fleuve, parce qu’un ange
descendait du ciel pour les agiter, et
le premier, ou les premiers, qui se
jetaient dans l’eau étaient guéris. Et
beaucoup – comme le dit Jésus –
“étaient couchés une foule de
malades, aveugles, boiteux et
impotents”, là, attendant la guérison,
que l’eau soit agitée. […] Celui qui
veut être guéri s’arrange pour avoir
quelqu’un qui l’aide, il se lève, il est
un peu rapide, et aussi un peu
malin… Mais celui-ci, là depuis 38



ans ; au point qu’on ne sait pas s’il est
malade ou s’il est mort… Le voyant
couché là, et connaissant la réalité, le
fait qu’il était là depuis très
longtemps, Jésus lui dit : “Veux-tu
guérir ? ”. Et la réponse est
intéressante : il ne dit pas oui, il se
plaint. De la maladie ? Non. Le
malade répond : “Seigneur, je n’ai
personne pour me plonger dans la
piscine quand l’eau est agitée. En
effet, pendant que j’y vais – que je
prends la décision d’y aller – un
autre descend avant moi”. Un
homme qui arrive toujours en
retard. Jésus lui dit : “Lève-toi,
prends ton brancard et marche”. À
l’instant, l’homme fut guéri.

L’attitude de cet homme nous fait
réfléchir. Était-il malade ? Oui, peut-
être, il avait une sorte de paralysie,
mais il semble qu’il pouvait marcher
un peu. Mais il était malade dans son
cœur, il était malade dans son âme, il
était malade de pessimisme, il était



malade de tristesse, il était malade
d’acédie. Voilà la maladie de cette
homme : “Oui, je veux vivre, mais…”,
il était là. Mais la réponse est-elle :
“Oui, je veux être guéri ! ” ? Non, il se
plaint. “Ce sont les autres qui
arrivent les premiers, toujours les
autres ». La réponse à la demande de
Jésus pour le guérir, c’est une plainte
contre les autres. […]

Cela nous fera du bien de relire ce
chapitre 5 de Jean pour voir
comment est cette maladie dans
laquelle nous pouvons tomber. L’eau
est pour nous sauver. « Mais je ne
peux pas me sauver ! – Pourquoi ? –
Parce que c’est la faute des autres”.
Et je reste là pendant 38 ans… Jésus
m’a guéri : on ne voit pas la réaction
des autres qui sont guéris, qui
prennent leur brancard et qui
dansent, chantent, rendent grâce, le
disent à tout le monde ? Non, il
avance. Les autres lui disent qu’il ne
faut pas faire cela, et il dit : “Mais



celui qui m’a guéri m’a dit que c’était
possible”, et il va de l’avant. Et puis,
au lieu d’aller trouver Jésus, le
remercier et tout, il informe : “C’était
comme cela”. Une vie grise, mais
grise de ce mauvais esprit qu’est
l’acédie, la tristesse, la mélancolie.
[…]

Pensons à nous-mêmes, si l’un de
nous risque de glisser dans cette
acédie, dans ce péché neutre : le
péché du neutre, c’est cela, ni blanc
ni noir, on ne sait pas ce que c’est. Et
c’est un péché que le diable peut
utiliser pour annihiler notre vie
spirituelle et même notre vie
personnelle. »

Ne prions pas comme des
perroquets : bla bla bla et c’est
tout

À Sainte-Marthe, le 23 mars 2020 :

« La foi dans la prière. Prier avec foi,
que nous prions en-dehors [d’un lieu



de culte], ou que nous venions ici, le
Seigneur est là : ai-je la foi ou est-ce
une habitude ? Soyons attentifs dans
la prière : ne tombons pas dans
l’habitude sans prendre conscience
que le Seigneur est là, que je suis en
train de parler avec le Seigneur et
qu’il est capable de résoudre le
problème. La première condition
pour une vraie prière, c’est la foi.

[…] Jésus lui-même nous enseigne est
la persévérance. Certains demandent
mais la grâce ne vient pas : ils n’ont
pas cette persévérance parce qu’au
fond, ils n’en ont pas besoin ou ils
n’ont pas la foi. Et Jésus lui-même
nous enseigne la parabole de cet
homme qui va trouver son voisin
pour lui demander du pain à minuit :
la persévérance pour frapper à la
porte (cf. Lc 11,5-8). Ou la veuve,
avec le juge inique : et elle insiste,
insiste, insiste : c’est de la
persévérance (cf. Lc 18,1-8). Foi et
persévérance vont ensemble, parce



que si tu as la foi, tu es sûr que le
Seigneur te donnera ce que tu
demandes. Et si le Seigneur te fait
attendre, frappe, frappe, frappe ; à la
fin, le Seigneur te donnera la grâce.
Mais cela, le Seigneur ne le fait pas
pour se faire désirer ou parce qu’il
dit : “il vaut mieux qu’il attende”,
non. Il le fait pour notre bien, pour
que nous prenions cela au sérieux.
Prendre la prière au sérieux, pas
comme des perroquets : bla bla bla et
c’est tout … Jésus lui-même nous le
reproche : “Ne soyez pas comme les
païens qui croient dans l’efficacité de
la prière et dans les paroles,
beaucoup de paroles” (cf. Mt 6,7-8).
Non. C’est la persévérance, ici. C’est
la foi. »

Prier le cœur nu, sans se couvrir

À Sainte Marthe, le 21 mars 2020 :

« Dans l’Évangile (cf. Lc 18,9-14) Jésus
nous enseigne comment prier. Il y a
deux hommes, l’un présomptueux



qui va prier mais pour dire qu’il est
bien, comme s’il disait à Dieu :
“Regarde comme je suis bien : si tu as
besoin de quelque chose, dis-moi, je
résous ton problème”. Il s’adresse à
Dieu comme cela. Présomption. Peut-
être faisait-il tout ce que demandait
la loi, comme il le dit : “Je jeûne deux
fois par semaine et je verse le
dixième de tout ce que je gagne” (v.
12) … “je suis bien”. […]

Le Seigneur nous enseigne […]
comment nous devons nous
approcher du Seigneur : avec
humilité. Il y a une belle image dans
l’hymne liturgique de la fête de saint
Jean-Baptiste. Il dit que le peuple se
rend au Jourdain pour recevoir le
baptême, “nus d’âme et de pieds”:
prier avec une âme nue, sans
maquillage, sans se déguiser de
vertus. […] Le Seigneur pardonne
tous les péchés mais il a besoin que je
lui montre mes péchés, avec ma
nudité. Prier ainsi, nus, le cœur nu,



sans se couvrir, sans s’appuyer
même sur la façon dont j’ai appris à
prier… Prier, toi et moi, face à face,
l’âme nue. C’est ce que le Seigneur
nous enseigne. En revanche, quand
nous allons au Seigneur un peu trop
sûrs de nous-mêmes, nous tombons
dans la présomption de ce
[pharisien] ou du fils aîné, ou de ce
riche auquel il ne manquait rien.
Nous avons notre sécurité ailleurs.
“Je vais voir le Seigneur…, il faut y
aller, pour être éduqué… et je lui
parle en tête à tête, de façon
pratique…”. Ce n’est pas le chemin.
Le chemin, c’est s’abaisser. […] Le
chemin c’est la réalité. Et le seul
homme dans cette parabole qui avait
compris la réalité, était le publicain :
“Tu es Dieu et je suis pécheur”. La
réalité c’est cela. Mais je ne dis pas
que je suis pécheur seulement avec
la bouche : avec le cœur. Se sentir
pécheur.



N’oublions pas ce que le Seigneur
nous enseigne : se justifier soi-même
c’est de la vanité, c’est de l’orgueil,
c’est s’exalter soi-même. C’est
déguiser ce que je suis. Et les misères
restent à l’intérieur. Le pharisien se
justifie lui-même. [Il faut] confesser
ses péchés directement, sans les
justifier, sans dire: “Mais, non, j’ai
fait cela mais ce n’était pas ma
faute…”. L’âme nue. L’âme nue. »

Cette croix inféconde de la
rancœur, du “tu me le paieras”

À Sainte-Marthe, le 17 mars 2020 :

« Quand Dieu nous pardonne, il
oublie tout le mal que nous avons
fait. Quelqu’un disait : “C’est la
maladie de Dieu”. Il n’a pas de
mémoire, il est capable de perdre la
mémoire, dans ces cas. Dieu perd la
mémoire des mauvaises histoires de
nombreux pécheurs, de nos péchés.
Il nous pardonne et il passe à la suite.
Il nous demande seulement : “Fais de



même : apprends à pardonner”, à ne
pas faire progresser cette croix
inféconde de la haine, de la rancœur,
du “tu me le paieras”. Ce mot n’est ni
chrétien ni humain. La générosité de
Jésus nous enseigne que, pour entrer
au ciel, nous devons pardonner[…].
Pardonner de tout cœur. Il y a des
personnes qui vivent en condamnant
des gens, en parlant mal des gens, en
salissant constamment leurs
compagnons de travail, en salissant
leurs voisins, leurs parents, parce
qu’ils ne pardonnent pas quelque
chose qu’ils leur ont fait, ou qu’ils ne
pardonnent pas quelque chose qui
ne leur a pas plu. Il semble que ce
soit la richesse propre au diable :
semer l’amour du non-pardon, vivre
attaché au non-pardon. Et le pardon
est la condition pour entrer au ciel. »

Le frère du fils prodigue vivait
chez lui comme si c’était une
auberge



À Sainte-Marthe, le 14 mars 2020 :

« Les gens ressentent le besoin de
salut. Les gens ne savent pas bien
distinguer intellectuellement : “J’ai
besoin de trouver mon Seigneur,
pour qu’il me comble”. Ils ont besoin
d’un guide, d’un pasteur. Et les gens
s’approchent de Jésus parce qu’il voit
en lui un pasteur, ils ont besoin
qu’on les aide à marcher dans la vie.
[…] Les autres, les docteurs,
ressentent de la suffisance: “Nous
sommes allés à l’université, j’ai fait
un doctorat, non, deux doctorats. Je
sais bien, bien ce que dit la Loi; et
même, je connais toutes les
explications, tous les cas, toutes les
attitudes casuistiques”. Et ils se
sentent suffisants et ils méprisent les
gens, ils méprisent les pécheurs […].
Dans la parabole, c’est pareil. Le fils
dit au père : “Donnez-moi de l’argent
et je m’en vais. ” Le père donne, mais
ne dit rien parce qu’il est père, peut-
être se sera-t-il souvenu de quelque



bêtise qu’il avait faite étant jeune,
mais il ne dit rien.

Un père sait souffrir en silence. Un
père regarde le temps. Il laisse passer
les mauvais moments. Souvent,
l’attitude d’un père c’est de “faire
l’idiot” face aux manquements de ses
enfants. L’autre fils fait des
reproches à son père: “Tu as été
injuste”, dit un reproche. Que
ressentent-ils des personnages de la
parabole? Le garçon sent qu’il veut
“manger le monde”, aller plus loin,
sortir de la maison, et peut-être la vit-
il comme une prison et il a la
suffisance de dire à son père:
“Donne-moi ce qui me revient”. Il
ressent du courage, de la force. […]
Le père ressent de la douleur, de la
tendresse et beaucoup d’amour. Puis
quand le fils dit cette autre parole:
“Je me lèverai – quand il rentre en
lui-même – je me lèverai et j’irai chez
mon père”, il trouve son père qui
l’attend, qui le voit de loin. Un père



qui sait attendre le temps de ses
enfants.

Que ressent le fils aîné? L’Evangile
dit: “Il s’indigna”, il ressent du
mépris. Et si souvent, s’indigner c’est
le seul moyen pour ces gens-là de se
sentir digne.

[…]. Mais quel est le problème? Le
problème – commençons par le fils
aîné – le problème c’est que lui il
était à la maison, mais il ne s’est
jamais rendu compte de ce que cela
signifiait de vivre à la maison: il
accomplissait ses devoirs, il faisait
son travail, mais il ne comprenait pas
ce que c’était qu’ue relation d’amour
avec son père. “Le fils s’indigna et ne
voulut pas entrer.” “Mais n’est-ce pas
ma maison?”… pensa-t-il. Comme les
docteurs de la Loi. “Les choses ne
sont pas en ordre, ce pécheur est
venu ici et ils ont fait une fête pour
lui, et moi? ”. Le père dit une parole
claire: “Mon fils, tu es toujours avec



moi et tout ce qui est à moi est à toi”.
Et le fils ne s’était pas rendu compte
de cela, il vivait chez lui comme si
c’était une auberge, sans ressentir
cette paternité »

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ca/article/fioretti-

mars-2020/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/fioretti-mars-2020/
https://opusdei.org/fr-ca/article/fioretti-mars-2020/
https://opusdei.org/fr-ca/article/fioretti-mars-2020/

	Fioretti mars 2020

