
opusdei.org

Exemple de foi (8) :
Marthe et Marie

La foi consiste à ouvrir sa porte
au Christ, à l’accueillir dans sa
maison, à partager avec Lui son
repas, à le laisser entrer
jusqu’au plus profond de son
âme, comme l’ont fait Marthe,
Marie et Lazare, la famille de
Béthanie.

06/04/2020

Les évangiles ont recueilli les
parcours de notre Seigneur sur les
sentiers de la Palestine. Au cours de
ses trajets, nombreuses ont été les



personnes qui l’ont rencontré.
Certains, malheureusement, n’ont
pas su reconnaître le Fils de Dieu en
cette figure miséricordieuse, aimable
et extraordinaire qui venait à leur
rencontre. D’autres, en revanche, ont
cru en lui et ont su l’accueillir. Ce fut
le cas pour les habitants de la Galilée
qui avaient vu les signes que Jésus
avait réalisés [1] et pour bien
d’autres dont les noms ne figurent
pas dans les évangiles. Parmi ceux
qui ont dit oui au Christ nous
trouvons, par exemple, les Douze,
Zachée, le centurion… Ces derniers
mois nous avons considéré l’exemple
de foi que certains d’entre eux nous
ont donné. Aujourd’hui nous allons
regarder du côté de Marthe et de
Marie, qui ont eu la chance
merveilleuse de recevoir notre
Seigneur chez elles.

L’accueil que Marthe réserve au
Seigneur dans sa maison [2] est
l’expression et le résultat de sa foi en



lui. Marthe a cru en Jésus. Elle lui a
ouvert non seulement les portes de
son logement, mais aussi celles de
son cœur. Comme il l’a fait avec
Marthe, le Seigneur frappe aussi à la
porte du cœur des hommes et des
femmes de tous les temps, voulant y
entrer. La Parole éternelle du Père
faite homme va à la rencontre de ses
frères les hommes cherchant à être
accueillie. Quant à nous, il nous suffit
de l’accueillir par la foi, comme le
Catéchisme de l’Église Catholique
nous l’enseigne : la foi est la réponse
à Dieu qui se révèle et se donne à
l’homme [3]. La foi consiste à ouvrir
ses portes au Christ, à le loger chez
soi, à partager la table avec lui, à le
laisser entrer jusqu’au plus intime de
l’âme. C’est ce qu’a fait la famille de
Béthanie, formée par Marthe, Marie
et Lazare. À leur imitation, nous
aussi nous pouvons entrer dans
l’intimité divine, puisque « la foi
nous fait goûter comme à l’avance, la
joie et la lumière de la vision



béatifique, but de notre
cheminement ici-bas », car elle est «
le commencement de la vie éternelle
» [4].

Une foi par les œuvres

La foi suppose une confiance et un
abandon à Dieu qui constituent le
début de la justification. En plus,
cette vertu comporte l’assentiment à
un ensemble de vérités qui nous sont
proposées pour que nous les
croyions. En même temps, si elle est
vraie, la foi opère par la charité [5]
et se manifeste par des détails
concrets d’amour, parce que la
rencontre avec le Christ « donne à la
vie un nouvel horizon et par là son
orientation décisive » [6] à la vie
quotidienne. La foi « ne nous sépare
pas de la réalité, mais nous permet
d’accueillir son sens le plus profond,
de découvrir combien Dieu aime ce
monde et l’oriente sans cesse vers
lui ; et cela amène le chrétien à



s’engager, à vivre de manière encore
plus intense sa marche sur la terre » 
[7]. Marthe accueille le Seigneur et
manifeste sa foi et sa confiance en lui
en s’occupant des multiples soins du
service [8]. Non seulement elle croit
en Jésus mais elle lui permet d’entrer
dans sa vie, en reconnaissant dans
les faits sa seigneurie et en cherchant
par des actions concrètes à accueillir
chaleureusement l’Hôte Divin.

L’attitude de Marthe montre bien que
la réponse à Dieu ne doit pas se
limiter au plan intellectuel, pas plus
qu’au plan affectif, mais qu’elle doit
se traduire aussi dans les faits. Une
fois que quelqu’un a accueilli le Dieu
qui se révèle, la foi saisit l’ensemble
de son être et de son agir. C’est
pourquoi les œuvres, réalisées par
amour, sont nécessaires pour le
salut. Saint Jacques, considérant la
possibilité que quelqu’un puisse
affirmer avoir la foi mais pas les
œuvres, affirme : Montre-moi ta foi



sans les œuvres ; moi, c’est par les
œuvres que je te montrerai ma foi
[9]. Les œuvres coopèrent à
l’accroissement et à l’augmentation
de la justification [10]. Comme le
Catéchisme l’enseigne, « la foi
demeure en celui qui n’a pas péché
contre elle (cf. Cc. Trente : DS 1545).
Mais “sans les œuvres, la foi est
morte” (Jc 2, 26) : privée de
l’espérance et de l’amour, la foi
n’unit pas pleinement le fidèle au
Christ et n’en fait pas un membre
vivant de son Corps » [11].

De même que le Christ a manifesté
son amour pour le Père par les
œuvres, nous autres chrétiens, en
bons enfants, nous devons réaliser et
faire mûrir notre condition filiale par
l’accomplissement plein d’amour de
la volonté de Dieu. Il ne suffit pas
d’affirmer que nous croyons en Dieu
et de nous abandonner à sa volonté,
si nous ne le confirmons pas dans les
faits : si nous n’achevons pas bien



notre travail par amour pour lui, si
nous ne savons pas souffrir pour lui,
si nous n’avons pas d’attentions
délicates envers les autres, si nous
n’acceptons pas la maladie et les
contretemps… Saint Augustin, se
faisant l’écho de cette doctrine, a
écrit ceci : « Que tes œuvres aussi
soient dans la foi, car le juste vit de la
foi, et c’est la foi qui agit par la
charité » [12]. Les bonnes œuvres, les
actions accomplies avec espérance et
par amour, sont celles qui nous
accompagneront au moment de nous
présenter devant le Très Haut. C’est
ce que Saint Josémaria nous enseigne
lorsqu’il parle d’une foi opérante 
[13], une foi qui agit par amour et se
manifeste dans la vie quotidienne
des filles et des fils de Dieu.

Marthe, qui dans un premier temps
se plaint de l’inactivité apparente de
sa sœur, est un exemple de foi en
Jésus. Saint Josémaria nous
encourageait à imiter sa confiance



dans le Seigneur et à lui faire part
sincèrement de vos soucis, mêmes les
plus insignifiants [14]. Pour nous
aussi, le vrai signe que nous croyons
et aimons Dieu seront les œuvres
faites par amour : l’effort pour
réaliser avec affection une norme du
plan de vie, les marques de charité
envers les personnes qui nous
entourent, le soin apporté au travail,
l’intérêt pour comprendre et aider
ceux que nous fréquentons et une
série illimitée d’actions qui
remplissent notre journée. Toutes ces
activités doivent refléter la foi de
celui qui les réalise, parce qu’elles
commencent et se terminent sous le
signe de l’amour de Dieu et du
prochain. Les faits concrets réalisés
par amour confirmeront que ce que
nous croyons est authentique et que
la foi agit en nous par la charité.

Une foi qui adore



Il est sûr que les œuvres ne doivent
pas étouffer la foi. Tel est le risque de
l’activisme, agir pour agir, se laisser
emporter par un tourbillon de
démarches. Jésus a reproché à
Marthe d’avoir oublié le plus
important : Tu te soucies et t’agites
pour beaucoup de choses ;
pourtant il en faut peu, une seule
même [15]. C’est un enseignement
que le Seigneur reprend aussi pour
prévenir contre le danger de trop se
centrer sur les besoins matériels les
plus immédiats : Ce sont là toutes
choses dont les païens de ce monde
sont en quête ; mais votre Père sait
que vous en avez besoin. Aussi
bien, cherchez son Royaume, et
cela vous sera donné par surcroît
[16]. Le danger de s’investir dans
beaucoup de choses, d’agir pour agir,
et le risque de l’activisme nous
guettent toujours.

C’est pourquoi les activités dont nous
nous occupons et dont nous



voudrions qu’elles soient tissées
d’œuvres d’amour pour Dieu, ont
besoin d’une écoute attentive et
contemplative de la Parole divine.
C’est ce que Marthe nous montre qui,
s’étant assise aux pieds du
Seigneur, écoutait sa parole [17]. Il
est aisé d’imaginer la scène : Marie
qui regarde Jésus sans sourciller et
boit littéralement ses paroles. C’est
pourquoi la Tradition de l’Église a vu
en elle une image de la vie
contemplative. Saint Josémaria, qui
était un contemplatif, nous
encourageait à fréquenter Jésus dans
la prière comme Marie le faisait,
abîmés en lui comme elle, suspendue
à ses lèvres [18].

Si la foi est morte sans les œuvres,
une foi qui ne se nourrit pas de
l’adoration languit. Nous autres qui
avons reçu la vocation à l’Œuvre,
nous sommes appelés à mener une
vie intense de travail et d’apostolat.
Notre journée est remplie du matin



au soir de multiples occupations : un
travail absorbant et exigeant, le souci
de la famille, la fréquentation de nos
amis. Nous faisons en sorte que
toutes ces activités soient l’occasion
d’une rencontre avec le Seigneur et
montrent bien qu’il est à l’origine,
dans le déroulement et au terme de
chacune d’entre elles. Nous
souhaitons qu’avec l’aide de Dieu
toutes nos actions et nos œuvres
commencent toujours en lui et se
terminent en lui : Ut cuncta nostra
oratio et operatio a te semper
incipiat, et per te cœpta finiatur.
Pour y arriver, nous réservons
chaque jour quelques moments à
nous asseoir devant le Seigneur et à
l’adorer ; nous voulons que rien ne
puisse nous distraire alors de la
contemplation, du regard et de
l’écoute attentive du Seigneur. «
Avant toute activité et toute
transformation du monde, il doit y
avoir l’adoration. Elle seule nous
rend véritablement libres ; elle seule



nous donne les critères pour notre
action. Précisément dans un monde
où les critères d’orientation viennent
progressivement à manquer et où
existe la menace que chacun fasse de
soi-même son propre critère, il est
fondamental de souligner
l’adoration. [19] »

La foi conduit donc à adorer, à
anticiper ce que sera pour toujours
notre vie avec Dieu dans le ciel, à
vouloir réaliser ici, sur terre, ce que
les anges font au ciel en rendant
gloire à Dieu. La foi qui adore nous
amène à nous prosterner devant
Dieu et à désirer nous unir à lui. C’est
pourquoi la foi, qui est confiance et
adhésion à Dieu, culmine dans
l’adoration eucharistique. Tel est
aussi l’enseignement de Saint
Josémaria: Dieu notre Seigneur a
besoin que vous lui répétiez en le
recevant chaque matin : Seigneur, je
crois que c’est toi, je crois que tu es
réellement caché sous les espèces



sacramentelles ! Je t’adore, je t’aime !
Et lorsque vous lui rendrez visite
dans l’oratoire, dites-le lui de
nouveau : Seigneur, je crois que tu es
réellement présent ici. Je t’adore, je
t’aime ! Voilà ce que veut dire avoir
de l’affection pour le Seigneur. De la
sorte, nous l’aimerons chaque jour
davantage. Ensuite, continuez de
l’aimer pendant la journée, en
considérant et en mettant en
pratique cette réflexion : je vais bien
finir les choses par amour pour
Jésus-Christ qui nous préside depuis
le Tabernacle [20]. Dès lors, on
comprend que Saint Josémaria
appelle le tabernacle Béthanie et
qu’il nous encourage à y pénétrer en
esprit [21]. Grâce à la foi dans le
Seigneur présent dans l’hostie sainte,
nous pouvons pénétrer dans le
tabernacle et avoir un avant-goût de
la vision de Dieu. Cette attitude
d’adoration nous permet d’être
attentif à lui jusqu’à en arriver à une
union d’amour qui se manifestera



dans toutes les activités de la
journée.

***

Un jour où quelqu’un a annoncé à
Jésus que sa mère et ses parents
souhaitaient le voir, il répondit : Ma
mère et mes frères, ce sont ceux
qui écoutent la parole de Dieu et la
mettent en pratique [22]. La scène
de Béthanie confirme cet
enseignement. L’écouter comme
Marie et accomplir ce qu’il dit
comme Marthe incarne la foi de ceux
qui appartiennent à la famille de
Dieu. Par l’écoute de la Parole et
l’effort de la mettre en pratique nous
serons des membres vivants de
l’Église et, avec la grâce de Dieu, nous
atteindrons l’objectif : « Pour vivre,
croître et persévérer jusqu’à la fin
dans la foi nous devons la nourrir
par la Parole de Dieu ; nous devons
implorer le Seigneur de l’augmenter
(cf. Mc 9, 24 ; Lc 17, 5 ; 22, 32) ; elle



doit “agir par la charité” (Ga 5, 6 ; cf.
Jc 2, 14-26), être portée par
l’espérance (cf. Rm 15, 13) et être
enracinée dans la foi de l’Église.[23] »
S’il nous arrive de penser que cela
est difficile ou de ne pas très bien
savoir comment nous y prendre,
nous trouverons l’exemple et l’aide
de notre Mère Sainte Marie. C’est elle
qui a avec les plus d’attention écouté
la Parole de Dieu et qui, par son fiat,
l’a le plus fidèlement mise en
pratique. Chez elle, à tout moment, la
foi a agi par la charité.

[1]. Cf. Lc 8, 40.

[2]. Lc 10, 38.

[3]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 26.

[4]. Ibid., n° 163.



[5]. Ga 5, 6.

[6]. Benoît XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, 25 décembre 2005, n° 1.

[7]. Pape François, Litt. enc. Lumen
fidei, 29 juin 2013, n° 18.

[8]. Lc 10, 40.

[9]. Jc 2, 17-18.

[10]. Cf. Conc. de Trente, De
iustificatione, ch. 10.

[11]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 1815.

[12]. Saint Augustin, Enarrationes in
Psalmos, 32, 2, 9.

[13]. Cf. Chemin, n° 317 ; Sillon, n°
111 ; Forge, n° 155 ; Amis de Dieu, n°
198, etc.

[14]. Amis de Dieu, n° 222.

[15]. Lc 10, 41-42.



[16]. Lc 12, 30-31.

[17]. Lc 10, 39.

[18]. Amis de Dieu, n° 222.

[19]. Benoît XVI, Discours à la Curie
Romaine, 22 décembre 2005.

[20]. Saint Josémaria, notes prises
lors d’une réunion de famille, 4 avril
1970.

[21]. Cf. Chemin, nos 269 et 322.

[22]. Lc 8, 21.

[23]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 162.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/exemple-de-
foi-8-marthe-et-marie/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/exemple-de-foi-8-marthe-et-marie/
https://opusdei.org/fr-ca/article/exemple-de-foi-8-marthe-et-marie/
https://opusdei.org/fr-ca/article/exemple-de-foi-8-marthe-et-marie/

	Exemple de foi (8) : Marthe et Marie

