
opusdei.org

En route vers le
Centenaire (7) : Le
travail et les
activités humaines
assumées par le
mystère du Christ

La vie cachée de Jésus à
Nazareth révèle que le travail et
les tâches ordinaires possèdent
une profonde valeur divine : ils
peuvent être un chemin
vocationnel d’union à Dieu, qui
cherche à imiter toute la vie du
Seigneur. Les diverses
circonstances de l’existence
ordinaire et le travail quotidien
confèrent à cet appel une



dimension véritablement
universelle : elles le rendent
accessible à l’immense majorité
des hommes et des femmes de
tous les temps.

08/12/2025

Toute théologie du travail devrait
partir d’un fait historique simple,
mais lourd de conséquences : Jésus
de Nazareth, le Verbe fait chair, a
travaillé. De même que le thème du
travail humain n’a pas toujours été
présent, au fil des siècles, dans la
réflexion théologique, de même le
travail du Fils de Dieu sur la terre
n’a, en général, pas occupé une place
centrale dans les différentes
spiritualités de l’Église.

Les enseignements directs et
explicites de Jésus durant sa vie
publique — – paraboles, discours,



miracles, exemples – ont
évidemment été plus commentés que
ses années de vie ordinaire : environ
trente années, dont on peut supposer
qu’au moins quinze furent
consacrées au travail manuel. Dans
la catéchèse, dans les œuvres d’art,
dans les livres de théologie, dans les
commentaires patristiques et
spirituels, les trois années de vie
publique – culminant dans le
mystère pascal de sa mort et de sa
résurrection – ont, et c’est
compréhensible, éclipsé le reste de
son existence.

C’est pourquoi la tradition de l’Église
a souvent qualifié les longues années
de Jésus à Nazareth de vie cachée :
cachée parce qu’elle s’est déroulée
loin des projecteurs, immergée dans
un quotidien semblable à celui de
tant d’autres jeunes gens de son
peuple et de son entourage. Le
témoignage des Évangiles est clair à
cet égard : « Beaucoup de ceux qui



l’entendaient disaient, saisis
d’étonnement : “D’où lui vient tout
cela ? Quelle est cette sagesse qui lui
a été donnée et ces miracles qui
s’accomplissent par ses mains ?
N’est-il pas le charpentier, le fils de
Marie, et le frère de Jacques, de José,
de Jude et de Simon ? Et ses sœurs ne
vivent-elles pas ici parmi nous ?” Et
ils étaient profondément choqués à
son sujet » (Mc 6, 2-3).

Le terme grec tekton, par lequel les
Évangiles désignent le travail de
Jésus – connu comme « l’artisan » ou
« le fils du charpentier » (cf. Mc 6, 3 ;
Mt 13, 55) – englobe une série de
compétences manuelles. Traduit
dans la Vulgate latine par faber, il
évoquait immédiatement le travail
du forgeron ou du charpentier,
l’office de celui qui manie avec
habileté le fer et le bois. En réalité, le
terme a un sens plus large : il désigne
l’artisan qui travaille divers
matériaux et inclut également



l’activité du sculpteur. Il provient de
la même racine que le mot «
technique », si central dans la vie
contemporaine.

Dans son Dialogue avec Tryphon,
saint Justin écrit : « Il passait lui-
même pour n’être qu’un ouvrier, car
il s’occupa d’ouvrages manuels
pendant les premières années de son
passage sur la terre ; il faisait des
jougs et des charrues, enseignant par
son exemple quels sont les caractères
distinctifs de la vraie vertu, et nous
apprenant à mener une vie
laborieuse. » (LXXXVIII, 8) Il
s’agissait sans aucun doute d’un
travail rémunéré, conformément au
contexte de vie de Joseph, époux de
Marie, et à la pratique habituelle de
ceux qui, sans richesses ni
propriétés, gagnent leur pain grâce
au travail de leurs mains. Jésus en fit
autant : d’abord comme adolescent et
apprenti dans l’atelier de Joseph,
puis comme adulte devant subvenir



à ses propres besoins et à ceux de sa
famille.

Bien qu’il s’agisse d’années de vie
cachée, cela ne signifie pas que la
portée de son travail ait été limitée
au foyer de Nazareth. Son métier
d’artisan a dû contribuer à améliorer
les conditions de vie de ses voisins,
en réparant leurs outils de travail ou
en fabriquant des choses utiles pour
leurs foyers – meubles, outils et
autres objets de la vie quotidienne.
Ainsi, le travail de Jésus dans son
atelier a eu une profonde dimension
de service, qui s’est poursuivie
autrement dans sa vie publique.

Après avoir été charpentier, dans le
bref temps où il parcourt les chemins
de Galilée et de Judée comme rabbin
itinérant, il travaille comme maître
et médecin : il enseigne, il prêche, il
guérit. « Jésus parcourait toute la
Galilée, enseignant dans leurs
synagogues, proclamant l’Évangile



du Royaume et guérissant toute
maladie et toute infirmité parmi le
peuple » (Mt 4, 23). Il est significatif
que ces trois verbes – enseigner,
prêcher, guérir – soient les plus
fréquents dans les Évangiles pour
décrire son activité. Certains
commentaires transmis par la
tradition soulignent l’image de Jésus
comme médecin. Enseigner et guérir
manifestent, chez le Fils de Marie, les
traits habituels d’un travail humain.
Jésus mène une vie intense, ressent
la fatigue, a besoin de dormir,
souffre de la soif et de la faim (cf. Mt
14, 13-14 ; Mc 1, 32-35 ; 3, 20 ; 4, 38 ; 6,
31 ; Jn 4, 6).

Une découverte à annoncer au
monde

Si le Verbe fait chair a assumé une
nature humaine parfaite et complète
(cf. Léon le Grand, Lettre à Flavien,
DH no 293), il ne faut pas s’étonner
que tout itinéraire chrétien, dont la



fin est l’identification au Christ Jésus
et la reproduction de sa vie dans
celle de ses disciples, doive
rencontrer l’expérience humaine du
travail. Il ne saurait en être
autrement. Le travail fait partie de la
vocation originelle de l’homme, et
l’humanité parfaite du Verbe incarné
inclut aussi cette dimension.

Cependant, au moins au cours du
deuxième millénaire de l’ère
chrétienne, la proposition d’une 
sequela Christi plaçant le travail au
centre de l’imitation du Christ est
rare. C’est pourquoi le fait que saint
Josémaria se soit senti appelé par
Dieu, en 1928, à commencer une
fondation dont les membres
prendraient exemple sur le travail de
Jésus pendant sa vie cachée, revêt un
intérêt notable dans la vie récente de
l’Église.

« Depuis 1928, j’ai clairement
compris que Dieu désire que les



chrétiens prennent pour exemple la
vie du Seigneur tout entière. J’ai
compris tout spécialement sa vie
cachée, sa vie de travail courant au
milieu des hommes ; le Seigneur
veut, en effet, que beaucoup d’âmes
trouvent leur voie dans ces années
de vie cachée et sans éclat. Obéir à la
volonté de Dieu est toujours, par
conséquent, sortir de son égoïsme ;
mais cela ne doit pas se réduire
essentiellement à s’éloigner des
circonstances ordinaires de la vie des
hommes, nos égaux par l’état, la
profession, la situation dans la
société. Je rêve – et le rêve est devenu
réalité – d’une foule d’enfants de
Dieu en train de se sanctifier dans
leur vie de citoyens ordinaires, de
partager les soucis, les idéaux et les
efforts des autres créatures. J’ai
besoin de leur crier cette vérité
divine : si vous demeurez au milieu
du monde, ce n’est pas que Dieu vous
ait oubliés, ce n’est pas que le
Seigneur ne vous ait pas appelés.



Mais il vous a invités à poursuivre
votre route parmi les activités et les
soucis de la terre ; car il vous a fait
savoir que votre vocation humaine,
votre profession, vos qualités, loin
d’être étrangères à ses divins
desseins, ont été sanctifiées comme
une offrande très agréable au Père.
» (Quand le Christ passe, no20)

Deux perspectives principales liées à
cette intuition apparaîtront à
maintes reprises dans la prédication
de saint Josémaria.

En premier lieu, la vie ordinaire –
parce qu’elle a été assumée par
Jésus-Christ – peut non seulement
être sanctifiée, mais peut sanctifier
celui qui la vit. Elle est lieu de
rencontre avec Dieu, de prière et de
service des autres, d’exercice des
vertus ; en définitive, lieu de sainteté.
Il ne s’agit pas d’une condition de
deuxième ordre ou peu significative,
propre à ceux qui n’auraient pas



reçu de vocation spéciale. La vie
ordinaire, affirme le fondateur de
l’Opus Dei, est le cadre dans lequel
tous peuvent entendre l’appel de
Dieu à la sainteté, parce que telle a
été la vie sur terre du Fils de Dieu.
Comme tout ce qui est humain,
hormis le péché, a été assumé par le
Verbe fait chair, toutes les réalités
terrestres, ennoblies par le travail de
l’homme, peuvent nous configurer
au Christ.

En second lieu, les diverses
circonstances dans lesquelles se
déroulent la vie ordinaire et le
travail quotidien confèrent à cet
appel une dimension véritablement
universelle : l’immense majorité des
hommes et des femmes de tous les
temps peuvent l’entendre.

Les premiers écrits de saint
Josémaria débordent d’enthousiasme
pour cette découverte, pour cette
nouvelle lumière, qui est au cœur de



l’expérience spirituelle vécue le 2
octobre 1928 (cf. Lettre 3, no 92 ; 
Lettre 16, no 3). Ce que l’Évangile
semblait avoir passé sous silence
retrouve de façon inattendue la
parole : le silence de la vie ordinaire
devient aussi éloquent que l’annonce
publique du Royaume.

« C’est de la vie tout entière du
Seigneur que je suis épris. J’ai en
outre une faiblesse toute particulière
pour ses trente ans de vie cachée à
Bethléem, en Égypte et à Nazareth.
Cette période, cette longue période,
dont il est à peine question dans
l’Évangile, semble dépourvue de
signification particulière pour ceux
qui l’envisagent de façon
superficielle. Pourtant, j’ai toujours
soutenu que ce silence sur la
biographie du Maître est très
éloquent, et qu’il renferme de
merveilleux enseignements pour les
chrétiens. Ce furent des années
intenses de travail et de prière ;



Jésus-Christ menait une existence
ordinaire – semblable à la nôtre, si
l’on veut – tout à la fois divine et
humaine. Il accomplissait tout à la
perfection, aussi bien dans l’atelier
modeste et ignoré de l’artisan que,
plus tard, en présence des foules.
» (Amis de Dieu, no 56)

La présence du travail au cœur de la
mission de l’Opus Dei dans l’Église a,
par conséquent, une profonde base
christologique. C’est l’union avec le
Christ à travers le travail qui permet
au travail de devenir l’axe autour
duquel gravitent à la fois les vertus
par lesquelles on tend à la sainteté, et
l’action apostolique et
évangélisatrice qui oriente vers Dieu
toutes les activités humaines (cf. 
Lettre 31, no 10).

Sanctifier le travail et s’identifier à
Jésus-Christ sont, pour saint
Josémaria, deux programmes qui se
compénètrent, deux parties d’un



même message qu’il se sait chargé de
diffuser (cf. Lettre 14, no 12). En
reprenant l’image de saint Augustin
sur la variété des fleurs qui
contribuent à la beauté de l’unique
jardin de l’Église (cf. Discours CCCIV,
3, 2), parmi les différents chemins de
sanctification qui ont mis en valeur,
au fil du temps, diverses dimensions
de l’imitation du Christ, la vocation à
l’Opus Dei se présente comme un
appel à imiter son humanité parfaite
– en particulier sa vie de travail –,
par laquelle on parvient à la
reconnaissance et à l’adoration de sa
divinité.

« Ceux qui veulent vivre
parfaitement leur foi et pratiquer
l’apostolat selon l’esprit de l’Opus Dei
doivent se sanctifier grâce à la
profession, sanctifier la profession et
sanctifier les autres par la
profession. En vivant de la sorte,
sans se distinguer par conséquent
des autres citoyens, en étant pareils à



ceux qui travaillent à leurs côtés, ils
s’efforcent de s’identifier au Christ et
ils imitent ses trente années de
travail dans l’atelier de Nazareth.
» (Entretiens, no 70)

La raison la plus profonde pour
laquelle les chrétiens aiment le
monde, le travail et les activités
humaines est que Dieu lui-même les
a aimés et les a voulus pour son Fils.
Ils sont depuis toujours présents
dans le dessein divin sur le monde et
l’histoire (cf. Quand le Christ passe, no

112).

Retrouver le christianisme primitif

L’examen attentif du message dont
saint Josémaria se reconnaît porteur
révèle que la redécouverte dont il est
question ne ressemble pas à ce qui
s’est produit à d’autres moments de
l’histoire du christianisme. Il est
arrivé qu’un aspect de la vie
chrétienne, après être tombé dans
l’oubli, soit de nouveau mis en



lumière. Par exemple, saint François
d’Assise a rappelé aux chrétiens
l’importance de la pauvreté
évangélique et du détachement, à
une époque où beaucoup de baptisés
– y compris dans le clergé –
semblaient l’avoir oubliée. Saint
Charles Borromée a exhorté les
prêtres à mener une vie intègre et à
un don total de soi à leur ministère,
après une période marquée par le
laxisme de la Renaissance. Et sainte
Teresa de Calcutta, à une époque
dominée par l’individualisme, a
montré à tous les chrétiens que la
miséricorde et le soin du prochain ne
connaissent pas de limites de
religion, de langue ou de race, parce
que la tendresse de Jésus-Christ
touche également les non-croyants,
sans rien exiger d’eux en retour. Des
traits fondamentaux de la vie
chrétienne sont ainsi ravivés par la
prédication de saints.



Dans le cas de saint Josémaria,
l’invitation à rechercher l’union avec
Dieu à travers la vie ordinaire et le
travail quotidien – parce que c’est la
vie même que le Verbe incarné a
assumée – obéit à une logique
différente. Ce qu’il commence à
prêcher dans les années trente n’est
pas tant la récupération d’un aspect
de la vie chrétienne que la mise en
lumière d’un véritable changement
de perspective sur sa compréhension
historique et la manière de le vivre.

Selon son enseignement, la vocation
à la sainteté et à la pleine union à
Dieu se reçoit et s’exerce en
demeurant au milieu du monde, en
suivant Jésus dans sa vie ordinaire et
dans son travail. Cette proposition ne
consiste pas à restaurer une
dimension momentanément oubliée,
mais à se rebrancher sur la vie du
christianisme primitif. Dans ces
premiers temps, ceux qui
annonçaient l’Évangile et en



témoignaient par la sainteté de leur
vie étaient, en général, des chrétiens
ordinaires vivant parmi leurs
semblables : des laïcs, hommes et
femmes, sans charges ni ministères
spécifiques dans la communauté
ecclésiale. Tous s’efforçaient de
reproduire la vie de Jésus dans la
leur : dans la famille, dans le travail,
dans l’exercice de la citoyenneté, à la
campagne comme à la ville, dans les
circonstances variées qui
façonnaient l’existence des fidèles
baptisés des premiers siècles de l’ère
chrétienne (cf. 1 P 2, 11-17).

Dans les écrits de saint Josémaria, la
référence à la vie des premiers
chrétiens accompagne constamment
les premières explications qu’il
donne sur les caractéristiques de la
nouvelle fondation (cf. Chemin, nos

925, 971 ; Lettre 6, no 36). Il le
rappelait encore, en 1967, dans un
entretien accordé au magazine Time :



« Si l’on veut chercher une
comparaison, la manière la plus
simple de comprendre l’Opus Dei est
de penser à la vie des premiers
chrétiens. Ils vivaient pleinement
leur vocation chrétienne ; ils
recherchaient sérieusement la
perfection à laquelle ils étaient
appelés par le fait simple et sublime
du Baptême. Ils ne se distinguaient
pas extérieurement des autres
citoyens. Les associés de l’Opus Dei
sont des personnes ordinaires ; ils
exercent un travail ordinaire ; ils
vivent au milieu du monde comme
ce qu’ils sont : des citoyens chrétiens
qui veulent répondre pleinement aux
exigences de leur foi » (Entretiens, no

24).

La nouvelle perspective prêchée par
le fondateur de l’Opus Dei – qu’il
décrit lui-même comme « ancienne
comme l’Évangile et comme
l’Évangile nouvelle » (cf. Lettre 24, no

1) – est d’emblée riche d’implications



pour la vie spirituelle des chrétiens.
Parce que le Verbe incarné les a
assumés, le travail et la vie ordinaire
possèdent une valeur divine, tout en
restant pleinement humains. Plus on
est dans le monde, plus on peut être
en Dieu. Pour être divin, il faut
apprendre à être profondément
humain. D’où l’invitation à découvrir
le divin qui se cache dans les
circonstances les plus communes de
l’existence.

D’autres auteurs plus ou moins
contemporains de saint Josémaria
avaient aussi réfléchi à une théologie
des réalités terrestres et à la
responsabilité des laïcs dans la
mission de l’Église. Certains avaient
remis l’accent sur la sacralité du
monde et sur la valeur divine de la
matière. Cependant, la
préoccupation pastorale de saint
Josémaria et son profond amour de
la vie cachée de Jésus lui ont permis
de voir un chemin concret de vie



spirituelle, un style de vie chrétienne,
un programme d’identification à
Jésus-Christ. Son point de départ
n’était pas une position théologique à
défendre, mais une mission à
accomplir et une fondation à établir
pour que cette mission perdure.

« En grandissant et en vivant comme
l’un d’entre nous, Jésus nous révèle
que l’existence humaine, nos
occupations courantes et ordinaires,
ont un sens divin. Même si nous
avons largement médité ces vérités,
nous devons toujours admirer ces
trente années de vie obscure qui
constituent la plus grande partie de
la vie de Jésus parmi ses frères les
hommes. Années obscures, mais,
pour nous, claires comme la lumière
du soleil. Ou mieux, splendeur qui
illumine nos journées et leur donne
leur véritable dimension, puisque
nous sommes des chrétiens courants,
qui menons une vie ordinaire,
semblable à celle de millions de gens



dans les coins les plus divers du
monde. » (Quand le Christ passe, no

14)

Ce que d’autres auteurs identifient
comme des aspects de la théologie
chrétienne à retrouver ou à
revaloriser devient chez saint
Josémaria un véritable programme
de vie, incarné par des hommes et
des femmes qui suivent ses
enseignements. Il offre ainsi une
orientation claire à l’Église dans le
monde contemporain, anticipant en
partie certaines conclusions du
Concile Vatican II. Le fondateur de
l’Opus Dei est convaincu que le
mystère de l’Incarnation a élevé de
manière définitive la dignité du
travail et des réalités terrestres,
rendant possible que d’innombrables
personnes découvrent Dieu là où
elles ne le cherchaient pas
auparavant :



« Nous sommes des chrétiens
ordinaires, nous exerçons les
professions les plus variées ; nos
activités empruntent des voies
ordinaires ; tout se déroule selon un
rythme prévisible. Nos journées
semblent toutes pareilles, presque
monotones… C’est vrai, mais cette
vie, qui paraît si commune, a une
valeur divine ; elle intéresse Dieu, car
le Christ veut s’incarner dans nos
occupations, et animer jusqu’aux
plus humbles de nos actions. […] Le
Christ s’intéresse à ce travail que
nous devons réaliser – mille et mille
fois – au bureau, à l’usine, à l’atelier,
à l’école, aux champs, lorsque nous
exerçons un métier manuel ou
intellectuel. » (Quand le Christ passe,
no 174)

La divinisation – terme qu’utilisent
les Pères de l’Église de tradition
grecque pour exprimer la
participation du croyant à la vie
même de Dieu par la grâce – acquiert



chez saint Josémaria une nouvelle
ampleur : elle ne se limite plus à
l’âme, mais s’étend aussi aux œuvres
et à toute la vie du chrétien. Ce que la
perspective pneumatologique des
Pères soulignait dans le domaine de
la vie de la grâce et de l’action de
l’Esprit, la vision christocentrique de
saint Josémaria l’étend au travail
humain et à tout ce qui en découle et
s’édifie par lui : « Il ne faut pas
oublier que tout travail digne, noble
et honnête humainement, peut et
doit être élevé à l’ordre surnaturel,
pour devenir une action divine.
» (Forge, no 687)

Ce qui anime le fondateur de l’Opus
Dei n’est pas seulement le désir
légitime de revaloriser, dans
l’histoire de l’Église ou dans la
réflexion théologique, des éléments
essentiels du message chrétien qui
risquaient d’être négligés, ni
seulement la volonté de réaffirmer
les profondes implications du



mystère de l’Incarnation pour
qu’elles éclairent à nouveau la vie
des chrétiens. Il se sait dépositaire
d’une mission, qui est de suivre les
motions de l’Esprit Saint afin
d’illuminer la vie d’innombrables
hommes et femmes, en leur
annonçant que « les chemins divins
de la terre se sont ouverts » (cf. 
Quand le Christ passe, no 21 ; Amis de
Dieu, no 314). C’est là la mission de
l’Opus Dei pour laquelle son
fondateur n’a cessé de prier de toute
son âme :

« Seigneur, accorde-nous ta grâce.
Ouvre-nous la porte de l’atelier de
Nazareth afin que nous apprenions à
te contempler, toi et ta Mère Sainte
Marie, avec saint Joseph, le
Patriarche, que j’aime et que je
vénère tant, tous les trois adonnés à
une vie de travail sanctifié. Nos
pauvres cœurs en seront émus. Nous
te rechercherons et nous te
trouverons dans notre travail



journalier, que nous transformerons,
selon ton désir, en œuvre de Dieu, en
œuvre d’Amour. » (Amis de Dieu, no

72)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/en-route-vers-
le-centenaire-7-le-travail-et-les-activites-
humaines-assumees-par-le-mystere-du-

christ/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/en-route-vers-le-centenaire-7-le-travail-et-les-activites-humaines-assumees-par-le-mystere-du-christ/
https://opusdei.org/fr-ca/article/en-route-vers-le-centenaire-7-le-travail-et-les-activites-humaines-assumees-par-le-mystere-du-christ/
https://opusdei.org/fr-ca/article/en-route-vers-le-centenaire-7-le-travail-et-les-activites-humaines-assumees-par-le-mystere-du-christ/
https://opusdei.org/fr-ca/article/en-route-vers-le-centenaire-7-le-travail-et-les-activites-humaines-assumees-par-le-mystere-du-christ/
https://opusdei.org/fr-ca/article/en-route-vers-le-centenaire-7-le-travail-et-les-activites-humaines-assumees-par-le-mystere-du-christ/

	En route vers le Centenaire (7) : Le travail et les activités humaines assumées par le mystère du Christ

