
opusdei.org

Éduquer le cœur

Les sentiments se forment
spécialement pendant
l’enfance. Apprendre à aimer
s'apprend dès le plus jeune âge,
et les principaux éducateurs
sont les parents, comme le
souligne cet article sur la
famille.

15/07/2019

L’éducation est pour les parents un
droit et un devoir qui prolonge d’une
certaine manière la génération. On
peut dire que l’enfant, en tant que
personne, est la fin primaire à



laquelle tend l’amour des époux en
Dieu. L’éducation apparaît ainsi
comme le prolongement de l’amour
qui a amené l’enfant à la vie, le
moyen pour les parents de lui
donner les ressources dont il a
besoin pour être heureux et à même
d’assumer sa place dans le monde
avec élégance humaine et
surnaturelle.

Les parents chrétiens voient en
chacun de leurs enfants une marque
de la confiance de Dieu, c’est
pourquoi la meilleure affaire,
comme disait Saint Josémaria,
consiste pour eux à bien les
éduquer ; une affaire qui commence
dès la conception et s’exprime par
l’éducation des sentiments, de
l’affectivité. Si les parents s’aiment et
voient dans l’enfant l’aboutissement
de leur don réciproque, ils
l’éduquent dans l’amour et pour
l’amour. Autrement dit, les parents
ont en premier lieu la mission



d’éduquer l’affectivité de leurs
enfants, de normaliser leurs
affections, de faire d’eux des enfants
sereins.

Les sentiments se forment
spécialement pendant l’enfance. Des
crises affectives peuvent se produire
plus tard, à l’adolescence. Les
parents doivent alors intervenir pour
aider leurs enfants à trouver la
bonne solution. Si, grâce à
l’éducation reçue, les enfants ont
acquis sérénité et stabilité, ils
surmonteront plus facilement ces
moments difficiles. En outre,
l’équilibre émotionnel favorise la
croissance des habitus de
l’intelligence et de la volonté. Si
l’harmonie affective venait à
manquer, le développement de
l’esprit en serait plus difficile.

Une condition indispensable pour
poser de bonnes bases sentimentales
et affectives est bien évidemment



que les parents essaient de
perfectionner leur propre stabilité
émotionnelle. Comment ? En
améliorant la bonne entente
familiale, en prenant soin de leur
union, en montrant — avec prudence
— leur amour mutuel devant leurs
enfants. Cependant, quelqu’un
pourrait penser que l’affectivité ou
les sentiments dépassent le cadre
éducatif familial ; peut-être parce
qu’il lui semble que ce genre de
choses arrivent spontanément,
qu’elles échappent à notre contrôle
et que nous ne pouvons pas les
changer. Il pourrait même les voir
sous un angle négatif, étant donné
que le péché à introduit le désordre
dans nos passions et que celles-ci
rendent plus difficile un
comportement rationnel.

À la racine de la personnalité

Cette attitude passive, voire négative,
assez présente dans beaucoup de



religions et de traditions morales,
contraste fortement avec les mots
adressés par Dieu au prophète
Ézéchiel : Je leur donnerai un cœur
de chair afin qu’ils marchent selon
mes lois, qu’ils observent mes
coutumes et qu’ils les mettent en
pratique [1]. Avoir un cœur de chair,
un cœur capable d’aimer, cela
apparaît comme une réalité qui a été
créée selon la volonté divine. Dans ce
cas, les passions désordonnées ne
sont pas tant le fruit d’un excès de
cœur que la conséquence d’un 
mauvais cœur, ayant besoin d’être
guéri. Jésus-Christ l’a confirmé
quand il a dit : L’homme bon, du
bon trésor de son cœur, tire ce qui
est bon, et celui qui est mauvais, de
son mauvais fond, tire ce qui est
mauvais ; car c’est du trop-plein du
cœur que parle sa bouche [2]. Du
cœur procèdent ce qui rend l’homme
impur[3], mais aussi toutes les
bonnes choses.



L’homme a besoin de l’affectivité,
parce qu’elle constitue un moteur
puissant de ses actions. Chacun tend
vers ce qui lui plaît et l’éducation
consiste à l’aider à faire en sorte que
cela coïncide avec le bien de la
personne. Il est possible de se
comporter avec noblesse et passion :
quoi de plus naturel que l’amour
d’une mère pour son enfant ? et à
quel point cette affection la pousse à
faire beaucoup de sacrifices, acceptés
avec grande joie ! Comme il serait
plus facile de se dérober à une réalité
désagréable, quelle qu’en soit la
raison ! Dans certains cas, percevoir
la « laideur » d’une mauvaise action
peut contribuer à l’éviter plus que
mille raisonnements.

Bien évidemment, il ne faut pas
comprendre tout ceci selon une
conception sentimentaliste de la
moralité. Il ne s’agit pas de laisser la
vie éthique et nos relations avec Dieu
à la merci de nos sentiments. Comme



toujours, le Christ est le modèle. En
lui, homme parfait, nous voyons
comment l’affectivité et les passions
contribuent à un agir droit : Jésus est
ému en présence de la mort et fait
des miracles ; à Gethsémani, nous
découvrons la force d’une prière qui
canalise des sentiments
extrêmement vifs ; il est même
habité par la passion de la colère —
en l’occurrence, bonne — lorsque il
rend au Temple sa dignité [4].
Lorsque l’on veut vraiment quelque
chose, il est normal d'être passionné.
Au contraire, il est désagréable de
voir quelqu'un faire les choses pour
se conformer, à contrecœur, sans y
mettre son cœur. Mais il ne s'agit pas
pour autant de se laisser emporter
par les sentiments : s’il est évident
qu’il est important de mettre toute sa
tête à ce que l’on fait, il ne faut pas
oublier que le sentiment donne de la
cordialité à la raison, et fait que ce
qui est bon soit aussi agréable ; la
raison, quant à elle, apporte aux



sentiments lumière, harmonie et
unité.

Faciliter la purification du cœur

Dans la constitution de la personne
humaine, les passions ont plus pour
finalité de faciliter l’action volontaire
que de l’estomper ou de la rendre
difficile. « La perfection morale est
que l’homme ne soit pas mû au bien
par sa volonté seulement, mais aussi
par son appétit sensible selon cette
parole du Psaume : « Mon cœur et
ma chair crient de joie vers le Dieu
vivant » (Ps 84, 3). [5] » C’est
pourquoi il n’est pas opportun de
vouloir supprimer ou « contrôler »
les passions comme si elles étaient
quelque chose de mauvais ou à
rejeter. Même si le péché originel y a
introduit le désordre, il ne les a pas
dénaturées ni corrompues de
manière absolue et irréparable. Il est
possible d’orienter de façon positive
l’émotivité, en la dirigeant vers les



vrais biens : l’amour de Dieu et des
autres. Voilà pourquoi les
éducateurs, dont les parents en
premier lieu, doivent faire en sorte
que ceux qu’ils éduquent prennent
plaisir autant que possible en faisant
le bien.

Former l’affectivité requiert, en
premier lieu, d’aider les enfants à se
connaître eux-mêmes et à ressentir
de façon proportionnée la réalité qui
éveille leur sensibilité. Il s’agit de les
aider à dépasser, à transcender, cette
affection jusqu’à ce qu’ils voient dans
sa juste mesure la cause qui l’a
provoquée. Le résultat de cette
réflexion pourra être l’effort d’agir
positivement sur la cause pour la
modifier ; en d’autres occasions — la
mort d’un être cher, une grave
maladie —, la réalité ne pourra pas
être changée et le moment sera venu
de leur apprendre à accepter les
événements comme venus de la main
de Dieu, qui nous aime comme un



Père aime son enfant. D’autres fois, à
partir d’un coup de colère, d’une
réaction de peur, ou d’une
antipathie, le père ou la mère
pourront leur parler, pour les aider à
comprendre, dans la mesure du
possible, l’origine de leur sentiment,
si bien qu’ils puissent le surmonter ;
ils se connaîtront ainsi mieux eux-
mêmes et seront plus capables de
mettre le monde de l’affectivité à sa
place.

En outre, les éducateurs peuvent
préparer l’enfant ou le jeune à
identifier — chez eux ou chez les
autres — un sentiment déterminé. Il
est possible de créer certaines
situations, comme dans les histoires
présentes dans la littérature ou le
cinéma, grâce auxquelles ils
pourront apprendre à donner des
réponses affectives proportionnées
qui contribuent à façonner leur
monde émotionnel. Une histoire
interpelle celui qui la voit, la lit ou



l’écoute, elle meut ses sentiments
dans un sens déterminé, l’habitue à
regarder la réalité d’une façon
particulière. Selon l’âge — car,
l’influence est d’autant plus grande
que l’enfant est plus jeune —, une
histoire d’aventures ou de suspense,
ou bien un récit romantique, peut
contribuer à renforcer les sentiments
adéquats face à des situations qui le
méritent objectivement : indignation
devant les injustices, compassion
pour les déshérites, admiration pour
le sacrifice, amour devant la beauté.
Et contribuer en plus à susciter le
désir de posséder ces sentiments,
parce qu’ils sont beaux, source de
perfection et de noblesse.

Bien canalisé, l’intérêt pour les
bonnes histoires éduque aussi
progressivement le goût esthétique et
la capacité de discerner celles qui
sont de qualité. Cela renforce le sens
critique et constitue une aide efficace
pour prévenir le manque d’élégance



humaine, qui dégénère parfois en
vulgarité et en atteintes à la pudeur.
Surtout dans les sociétés du premier
monde, une conception de la «
spontanéité » et du « naturel » s’est
généralisée qui est souvent bien
éloignée des bonnes manières. Celui
qui s’habitue à ce type de milieux —
indépendamment de son âge — finit
par rabaisser sa propre sensibilité et
par donner à ses réactions affectives
un sens animal ou frivole ; les
parents doivent transmettre à leurs
enfants une attitude de rejet de la
vulgarité, y compris pour les
questions qui n’ont rient à voir avec
la sensualité.

Par ailleurs, il convient de rappeler
que l’éducation de l’affectivité ne
s’identifie pas à l’éducation de la
sexualité : celle-ci n’est qu’un aspect
du domaine émotif. Cependant, il est
sûr que si un climat de confiance
existe dans la famille, les parents
pourront plus facilement dialoguer



avec leurs enfants sur la grandeur et
le sens de l’amour humain, et leur
fournir peu à peu dès leur plus jeune
âge — grâce à l’éducation des
sentiments et aux vertus —, les
ressources opportunes pour qu’ils
orientent convenablement cette
facette de la vie.

Un cœur à la mesure du cœur du
Christ

En définitive, l’éducation des
émotions cherche à susciter chez les
enfants un cœur grand, capable
d’aimer pour de bon Dieu et les
hommes, capable de ressentir les
préoccupations de ceux qui nous
entourent, savoir pardonner et
comprendre : de se sacrifier, avec
Jésus-Christ, pour toutes les âmes
[6]. Un climat de sérénité et
d’exigence contribue comme par
osmose à donner confiance et
stabilité au monde des sentiments. Si
les enfants voient qu’ils sont aimés



inconditionnellement, s’ils
découvrent qu’un bon comportement
est un motif de joie pour leurs
parents et que leurs erreurs
n’entraînent pas une perte de
confiance de leur part, si leur
sincérité est facilitée et qu’ils sont
capables de manifester leurs
émotions, ils vont grandir dans un
climat intérieur habituellement
serein et paisible où prédominent les
sentiments positifs —
compréhension, joie, confiance —,
cependant que ce qui peut enlever la
paix — fâcheries, coups de colère,
jalousies — est perçu comme une
invitation à des actions concrètes
telles que la demande de pardon, le
pardon ou un geste affectueux.

Il faut des cœurs épris des choses qui
en valent vraiment la peine ; épris
surtout de Dieu [7]. Rien n’aide
davantage l’affectivité à mûrir que
de placer son cœur dans le Seigneur
et dans l’accomplissement de sa



volonté. Pour cela, comme saint
Josémaria l’enseignait, il faut le
munir de sept verrous, un pour
chacun des péchés capitaux [8] :
parce que dans tout cœur il y a des
affections qui sont réservées à Dieu
seul et la conscience perdrait sa paix
si elles étaient placées ailleurs. La
vraie pureté de l’âme passe par la
fermeture de ses portes à tout ce qui
implique l’abandon aux créatures ou
à son moi de ce qui appartient au
Christ ; elle passe par l’effort pour
que la capacité d’aimer de la
personne soit bien ajustée et non pas
désarticulée. C’est pourquoi l’image
des sept verrous va au-delà de la
modération de la concupiscence ou
du souci excessif pour les biens
matériels : elle nous rappelle qu’il
faut lutter contre la vanité, contrôler
l’imagination, purifier la mémoire,
modérer l’appétit dans les repas,
favoriser l’amabilité dans nos
relations avec ceux qui nous agacent.
Le paradoxe réside dans le fait que,



lorsque l’on met des « fers » au cœur,
la liberté d’aimer de toutes ses forces
inaltérées s’en trouve augmentée.

La très sainte humanité du Seigneur
est le creuset dans lequel nous
pouvons le mieux affiner le cœur et
ses capacités d’aimer. Apprendre aux
enfants, dès leur plus jeune âge, à
fréquenter Jésus et sa Mère avec le
même cœur et les mêmes marques
d’affection avec lesquels ils aiment
leurs parents en ce monde les aide,
en fonction de leur âge, à découvrir
la vraie grandeur de leur affectivité
et permet au Seigneur d’entrer dans
leur âme. Un cœur qui garde son
intégrité pour Dieu, qui se possède
tout entier, est capable de se donner
totalement à lui.

Dans cette perspective, le cœur
devient le symbole d’une profonde
richesse anthropologique : le centre
de la personne, le lieu où convergent
les puissances les plus intimes et



élevées de l’homme et où la personne
puise ses énergies pour agir. Un
moteur qui doit être éduqué —
soigné, modéré, affiné — pour qu’il
canalise tout son potentiel dans la
juste direction. Pour éduquer de la
sorte, pour être capable d’aimer et
d’apprendre à aimer avec une telle
force, il faut que chacun de vous
extirpe de sa vie personnelle tout
ce qui gêne la vie du Christ en lui :
le goût du confort, la tentation de
l’égoïsme, la tendance à briller. Ce
n’est qu’en reproduisant en nous
cette vie du Christ que nous
pourrons la transmettre aux
autres [9]. Par notre réponse à la
grâce et notre lutte personnelle,
l’âme se divinise et le cœur devient
peu à peu magnanime, capable
d’investir ses meilleures énergies
dans les causes nobles et grandes,
dans la réalisation de ce qui est
perçu comme étant la volonté de
Dieu.



À certains moments, le vieil homme
essaiera de recouvrer ses droits
perdus ; mais la maturité affective —
une maturité qui est en partie
indépendante de l’âge — fait que
l’homme regarde au-delà de ses
passions pour découvrir ce qui les a
mues et comment il doit réagir face à
cette réalité. Il pourra alors compter
sur le refuge que lui offrent le
Seigneur et sa Mère. Ton pauvre
cœur, prends l’habitude de le
mettre dans le Doux Cœur
Immaculé de Marie, pour qu’Elle le
purifie de toutes ses scories, et
pour qu’Elle te conduise au Cœur
très Sacré et Miséricordieux de
Jésus [10].

J.M. Martín

J. Verdiá

[1]. Ez 11, 19-20.



[2]. Lc 6, 45.

[3]. Cf. Mc 7, 20-23.

[4]. Cf. Mc 5, 40-43 ; 14, 32 suiv. ; 11,
15-17.

[5]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 1770.

[6]. Quand le Christ passe, n° 158.

[7]. Cf. Sillon, n° 795.

[8]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion, 7 janvier 1975 ; cf. 
Chemin, n° 188.

[9]. Quand le Christ passe, n° 158.

[10]. Sillon, n° 830.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/eduquer-le-
coeur/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/eduquer-le-coeur/
https://opusdei.org/fr-ca/article/eduquer-le-coeur/
https://opusdei.org/fr-ca/article/eduquer-le-coeur/

	Éduquer le cœur

