
opusdei.org

MONDE

1. L’amour du monde créé 2. Le
monde, le péché et la
rédemption. 3. Le monde, la
grâce, la sanctification et la
conscience du sens.

15/07/2024

1. L’amour du monde créé

2. Le monde, le péché et la
rédemption.

3. Le monde, la grâce, la
sanctification et la conscience du
sens.



Dans son homélie Aimer le monde
passionnément prononcée le 8
octobre 1967 à Pampelune sur le
campus de l'Université de Navarre,
saint Josémaria, se référant au
message qu'il diffusait depuis le 2
octobre 1928, affirmait avec force : «
Je n'ai cessé de l'enseigner en
utilisant des paroles de la Sainte
Écriture : le monde n'est pas
mauvais, puisqu'il est sorti des mains
de Dieu, puisqu'il est sa création,
puisque Yahvé l'a contemplé et a vu
qu'il était bon (Cf. Gn 1, 7 et s.). C'est
nous, les hommes, qui le rendons
laid et mauvais, par nos péchés et
nos infidélités. N'en doutez pas, mes
enfants : toute forme d'évasion hors
des honnêtes réalités quotidiennes
est pour vous, hommes et femmes de
ce monde, à l'opposé de la volonté de
Dieu » (Entretiens 114).



Ce passage trouve ses racines dans
l'Écriture, en remontant au récit de la
Genèse où il est dit que Dieu, après
avoir créé le monde, « vit tout ce qu’il
avait fait ; et voici : cela était très bon
» (Gn 1, 31). De manière
schématique, l'enseignement qu'il
contient peut se structurer ainsi : 1)
le monde est bon ; 2) il est bon parce
qu'il a été créé ; 3) rien de mauvais
ne peut venir des mains de Dieu ; 4)
tout ce qui est mauvais et déformé
vient des péchés et des infidélités des
hommes ; 5) cette déformation et ce
mal ne peuvent justifier de s’évader
de ce monde ; 6) en outre, tout n'est
pas mauvais, car il existe de
nombreuses réalités et activités
quotidiennes bonnes et honnêtes.

1. L'amour du monde créé

La relation de l'homme au monde est
restée théologiquement obscure dans
les cultures étrangères à la révélation
judéo-chrétienne. Le monde, soumis



à la loi de l'ananké, celle d’un destin
aveugle, a été abandonné à lui-même
par des dieux incapables de vaincre
la force du destin. La religion, en
vénérant une divinité lointaine et
anonyme, était reléguée au rang de
rituel grâce auquel la société pouvait
vivre dans un ordre qui lui apportait
une paix relative. L'homme n'avait
d'autre choix que de pleurer son
destin tragique et de "s'amuser" au
sens pascalien du terme, c'est-à-dire
d'échapper à la dureté de sa
condition en chassant, en faisant la
guerre ou en créant des œuvres d'art
qui, en chanson, exorcisaient son
malaise.

Pour sa part, le peuple de la Bible
vénérait un Dieu qui s’adressait à lui
personnellement par l'intermédiaire
des prophètes et qui, finalement,
avec l'Incarnation du Verbe, se
rendait présent et portait la
révélation divine à sa plénitude. Non
seulement Dieu se révélait



bienveillant et attentif à l'homme,
mais il allait jusqu'à donner son Fils
unique par amour : le « Verbe s'est
fait chair » (Jn 1,14) et Il a assumé
toute notre condition, jusqu'à
mourir. Telle est la réalité inédite et
révolutionnaire racontée par
l'Évangile. Le monde, que les païens
croyaient dominé par des forces
impersonnelles ou abandonné par
des dieux habitant l'empyrée, est
visité par son Créateur ! Rien de ce
qui est humain, hormis le péché,
n'est étranger à Dieu fait homme
dans le Christ. Le monde est devenu
un lieu de rencontre entre l'homme
et Dieu.

Le contexte matériel de l'homélie de
1967 contribue à souligner ce sens
théologique de la relation de
l'homme au monde, à la lumière de
la création divine. Lorsqu'il l'a
prononcée, saint Josémaria célébrait
la Messe dans une église singulière
avec « un campus universitaire pour



nef et la bibliothèque universitaire
pour retable ». Dans cette Messe,
comme dans toutes, il célébrait «
l'acte le plus sacré et le plus
transcendant » que les personnes
peuvent accomplir dans cette vie :
l'union avec Dieu par la communion
au Corps et au Sang du Christ. Et cela
se passait en plein air, dans le
monde, au milieu des bâtiments et
des lieux où les gens travaillaient.

Après avoir dit, toujours dans cette
homélie, que « communier au Corps
et au Sang du Seigneur équivaut,
d'une certaine manière, à nous délier
de nos attaches avec la terre et avec
le temps pour nous trouver déjà en
présence de Dieu dans le ciel, où le
Christ lui-même séchera les larmes
de nos yeux et où il n'y aura plus ni
mort ni sanglots, ni gémissements de
fatigue, parce que le vieux monde
aura pris fin (Cf. Ap 21, 4)
» (Entretiens 113), saint Josémaria
poursuit en affirmant que « cette



vérité si réconfortante et si profonde,
cette signification eschatologique de
l'Eucharistie, comme l'appellent
d'ordinaire les théologiens, pourrait
être mal comprise : elle l'a été
chaque fois que l'on a voulu
présenter l'existence chrétienne
comme une réalité uniquement 
spirituelle – ou plus exactement,
spiritualiste –, réservée aux
personnes pures, extraordinaires, qui
ne se mêlent pas aux choses
méprisables de ce monde ou qui, tout
au plus, les tolèrent comme quelque
chose de juxtaposé par nécessité à
l'esprit, aussi longtemps que nous
vivons ici-bas » (ibidem).

Ces lignes véhiculent un message aux
racines théologiques, message précis
et dense. Ils évoquent un double
écueil à éviter : 1) penser que la vie
spirituelle ne peut se développer
qu'en dehors du monde qui est rejeté
comme mauvais ou du moins comme
nuisible ou impropre au



développement de la spiritualité ; 2)
décider de vivre dans le monde, en
renonçant à toute vie spirituelle et en
se contentant de l'immédiat. Dans les
deux cas, on y voit une séparation
radicale sans union possible entre le
monde, l'homme et Dieu. Ces deux
attitudes opposées se dépassent si
nous considérons le monde comme
créé et donc bon et aimé par son
Créateur.

Cela évite un double malentendu : a)
considérer l'homme comme un être
jeté dans un monde fermé sur lui-
même et donc dépourvu de sens ; b)
comprendre le monde exclusivement
sur la base de la chute, du péché,
sans considérer qu'il a été créé par
Dieu, qui est infiniment bon et qui a
doté la création d'une bonté qui peut
être endommagée, mais pas détruite.
Par conséquent, le chrétien désire «
ordonner toutes choses selon l'esprit
de Jésus, placer le Christ au sein
même de toutes choses. Si exaltatus



fuero a terra, omnia traham ad
meipsum, quand J'aurai été élevé de
la terre, J’attirerai tout à moi. Le
Christ, par son Incarnation, par sa
vie de travail à Nazareth, par sa
prédication et ses miracles dans les
terres de Judée et de Galilée, par sa
mort sur la Croix, par sa
Résurrection, est le centre de la
création, l'Aîné et le Seigneur de
toute créature » (QCP 105).

2. Le monde, le péché et la
rédemption

En effet, le péché est une réalité et les
paroles de saint Jean restent
irrévocables : « N’aimez pas le
monde, ni ce qui est dans le monde.
Si quelqu’un aime le monde, l’amour
du Père n’est pas en lui. Tout ce qu’il
y a dans le monde – la convoitise de
la chair, la convoitise des yeux,
l’arrogance de la richesse –, tout cela
ne vient pas du Père, mais du monde.
Or, le monde passe, et sa convoitise



avec lui. Mais celui qui fait la volonté
de Dieu demeure pour toujours » (1
Jn 2, 15-17). Ce monde, commente
saint Augustin, est le monde de ceux
qui ne connaissent pas le Christ ni le
chrétien ; plus radicalement, le
monde qui « ne nous a pas connus,
parce qu'il n'a pas connu Dieu. Notre
Seigneur Jésus Christ lui-même s'y
est montré, c'était Dieu incarné et
caché sous les dehors de l'infirmité
humaine. Pourquoi ne l'a-t-on pas
connu ? Parce qu'il blâmait tous les
vices des hommes » (Commentaire de
la 1ère Lettre de Saint Jean, IV, 4)[1].

C'est une grave erreur d'essayer de
comprendre le monde à partir du
péché ; mais c'est aussi une grave
erreur d'essayer de comprendre le
monde sans tenir compte de la
réalité du péché et de ses
implications ; ou sans se tourner vers
le Christ et son œuvre rédemptrice.
En bref, dans une perspective
chrétienne, le monde doit être



compris en prenant en compte la
création, le péché et la grâce, puisque
ces trois réalités constituent la trame
de l'histoire qui se déroule sous la
providence aimante de Dieu depuis
le tout début de la création.

Reproduisons à ce propos un texte de
saint Josémaria, parallèle par
certains aspects au passage de
l'homélie de 1967 citée plus haut : «
Le Christ Notre Seigneur n'a jamais
cessé de semer pour le salut des
hommes, pour celui de la création
tout entière, pour celui de notre
monde qui est bon parce qu'il est né
bon des mains de Dieu. C'est l'offense
d'Adam, c'est le péché d'orgueil de
l'homme qui a brisé l'harmonie
divine de la création. Mais une fois
venue la plénitude des temps, Dieu le
Père a envoyé son Fils unique qui,
par l'œuvre du Saint-Esprit, a pris
chair en Marie toujours Vierge pour
rétablir la paix afin que, rachetant
l'homme du péché, adoptionem



filiorum reciperemus (Ga 4, 5), nous
soyons constitués en enfants de Dieu,
capables de participer à l'intimité
divine : pour qu'il soit ainsi donné à
cet homme nouveau, à ce nouveau
rameau des enfants de Dieu (cf. Rm
6,4-5), de délivrer l'univers entier du
désordre en rétablissant toutes
choses dans le Christ (cf. Ep 1, 9-10),
Lui qui les a réconciliées avec Dieu
(cf. Col 1, 20). Nous autres chrétiens,
nous avons été appelés pour cette
tâche. Pour obtenir que le royaume
du Christ devienne une réalité (…).
Voilà notre tâche apostolique, voilà le
zèle qui doit dévorer notre âme.
Demandons aujourd'hui à notre Roi
de nous faire collaborer humblement
et avec ferveur au désir divin d'unir
ce qui est brisé, de sauver ce qui est
perdu, de rétablir l'ordre là ou
l'homme l'a détruit, de guider vers
son but celui qui sort du droit
chemin et de rétablir la concorde
dans la création tout entière » (QCP
183).



Dans l'Écriture Sainte, le mot
"monde" et des mots analogues sont
utilisés dans différents sens. Parfois,
ils désignent l'univers, la totalité de
ce qui existe ; plus précisément, la
totalité de ce que Dieu a créé,
puisque Dieu transcende le monde. À
d'autres moments, ils désignent le
milieu dans lequel vit l'homme, ou
directement la société humaine.
D'autres fois, dès le début de la
littérature apocalyptique, ils parlent
du monde dans la perspective de la
dialectique entre le péché et la
rédemption. C'est ainsi qu'ils parlent
de "ce monde" ou du "monde
présent" pour désigner la société et
l'histoire humaines marquées par le
péché et donc destinées à disparaître
lorsque le Messie viendra et que le
"monde futur" sera établi. Avec le
Christ, les choses et la façon de parler
changent, car avec Lui, Parole de
Dieu faite homme, le monde futur et
définitif a commencé. La distinction
n'est donc pas entre deux étapes qui



se succèdent, mais – et les écrits de
saint Paul et de saint Jean sont très
clairs en ce sens – entre deux réalités
qui coexistent ou entre deux niveaux
ou dimensions de la réalité, car le
monde du péché, bien que vaincu sur
la Croix, n'a pas disparu et continue à
harceler le chrétien, et le monde
futur, bien que présent, ne s'est pas
encore manifesté dans toute sa
plénitude. La situation du chrétien –
et celle de l'homme en général – est
donc une situation de tension et de
lutte, puisque, participant en quelque
sorte au monde futur ou définitif, il
doit affronter les attaques et les
difficultés découlant de la
persistance du mal et du péché. D'où
la demande du Christ à Dieu le Père à
propos de ses disciples : « Je ne
demande pas que tu les retires du
monde, mais que tu les délivres du
mal » (Jn 17,15).

La tradition théologique a beaucoup
réfléchi à cette doctrine



néotestamentaire. Parfois, elle l'a fait
dans une perspective de théologie
ecclésiologique et historique, en
considérant la distinction et la
relation entre l'Église et le monde.
Les formulations auxquelles on est
arrivé ont été nombreuses et variées,
mais nous pouvons nous limiter à
deux exemples particulièrement
importants : dans l'Antiquité, Saint
Augustin dans son De civitate Dei, et,
à l'époque contemporaine et au
niveau du Magistère, la Constitution
Pastorale. Gaudium et spes du Concile
Vatican II.

Dans le domaine de la théologie
spirituelle aussi, on a maintenu la
manière de parler biblique, même si,
en ce qui concerne l'utilisation du
terme "monde", on l'emploie dans un
sens négatif, en laissant la tension
eschatologique à l'arrière-plan et en
utilisant le mot "monde" pour
désigner directement et
formellement la société humaine



dans la mesure où le péché y est
présent ; et plus encore dans la
mesure où, à un degré ou à un autre,
cette société est, dans ses institutions
et ses modes de pensée, imprégnée
de péché et incite au péché. Le
monde, ainsi compris, sera considéré
comme l'un des "trois ennemis de
l'âme", c'est-à-dire comme l'une des
principales sources – avec la chair et
le diable – de tentation et d'incitation
au péché.

Saint Josémaria se fait expressément
l'écho de cette terminologie à
certains moments, comme dans le
point suivant de Chemin : « Le
monde, le démon et la chair sont des
aventuriers ; spéculant sur la
faiblesse du sauvage qui est en toi, ils
veulent qu’en échange de la
verroterie d’un plaisir – qui ne vaut
rien – tu leur remettes l’or fin, les
perles, les brillants et les rubis
trempés dans le sang vivant et
rédempteur de ton Dieu, qui sont le



prix et le trésor de ton éternité » (C
708). Et il le présuppose en d'autres
endroits où il utilise le mot "monde"
pour désigner des milieux où
prévalent des attitudes et des
comportements immoraux ou au
moins superficiels et frivoles (cf. par
exemple C 185, C 482, C 633).

Ce n'est cependant pas l'usage
prédominant du mot "monde" dans
les textes de saint Josémaria. Il est
surtout important de souligner que
l'arrière-plan spirituel de ses
références à cet usage, que ce soit
dans ses écrits ou dans sa
prédication, n'est pas constitué par
des sentiments de repli ou de
pusillanimité, mais, au contraire, par
des sentiments de responsabilité et
d'apostolat ; autrement dit, par le
désir de sainteté, par la décision de
s'efforcer, sur la base de la victoire
sur le péché obtenue par le Christ, de
se sanctifier soi-même, et pas
n'importe comment, mais



précisément en sanctifiant le monde.
En d'autres termes, il s'agit de rester
dans le monde, dans la vie ordinaire
des hommes, en affrontant la
tentation ou le danger de la frivolité
(« soyez hommes et femmes de ce
monde, mais ne soyez pas mondains
» en C 939), et en témoignant par sa
propre vie que, même au milieu du
monde – au beau milieu de la rue,
comme aimait à le dire saint
Josémaria – on peut, bien que non
sans défauts et chutes, chercher et
atteindre la sainteté, avec la grâce de
Dieu. « “ Le milieu ambiant a
tellement d’influence ! ” m’as-tu dit.
— Il m’a fallu te répondre : sans
doute. C’est pourquoi votre
formation doit être telle que vous
portiez en vous avec naturel votre
propre “ambiance”, afin de donner
ensuite “votre ton” à la vie en société.
— Alors, si tu as bien saisi cet esprit,
je suis certain que tu me diras,
stupéfait comme les premiers
disciples devant les prémices des



miracles qu’ils opéraient au nom du
Christ : “ Nous avons tellement
d’influence sur le milieu ambiant ! ”
» (C 376).

3.Le monde, la grâce, la
sanctification et la conscience du
sens

La création est bonne. Les infidélités
et les péchés des hommes la
déforment, mais ils ne peuvent
jamais rendre absolument pervers ce
qui, ayant été créé par Dieu, est bon
par nature. L'Incarnation du Verbe –
la grâce du Christ qui est une
nouvelle création – peut rendre toute
sa bonté à ce qui a été endommagé,
même profondément, par le mal. La
grâce est intrinsèquement bonne ;
elle peut être perdue, mais elle ne se
corrompt pas et peut vaincre la
corruption.

Saint Josémaria parlait de
l'Eucharistie comme de « l'acte le
plus sacré et le plus transcendant



que nous, les hommes, puissions par
l'effet de la grâce de Dieu accomplir
dans cette vie » (Entretiens 113). Et à
tout moment, il soulignait la
transcendance infinie de Dieu : «
Considère ce qu’il y a de plus beau et
de plus grand sur terre…, ce qui plaît
à l’intelligence et aux autres
facultés…, et ce qui est plaisir de la
chair et des sens…Considère aussi le
monde, les autres mondes qui
scintillent dans la nuit : l’univers
entier. — Eh bien ! tout cela, même
joint à l’assouvissement de toutes les
folies du cœur…, tout cela ne vaut
rien, n’est rien et moins que rien, à
côté de mon Dieu – ton Dieu ! – trésor
infini, perle très précieuse, Dieu
humilié, Dieu esclave, qui s’anéantit
sous la forme de serviteur dans la
crèche où il voulut naître, dans
l’atelier de Joseph, dans la Passion et
dans sa mort ignominieuse… et dans
la folie d’Amour de la sainte
Eucharistie » (C 432). Des mots qui,
passant du plan spirituel au plan



métaphysique, peuvent nous amener
à évoquer une phrase bien connue
de saint Thomas d'Aquin : « le bien
de la grâce, même d'un seul sujet, est
plus grand que le bien naturel de
toute la création » (S.Th., 1-2, q. 113,
a. 9, ad 2).

Avec la grâce, qui nous est
communiquée par les sacrements, et
de manière particulière par
l'Eucharistie, une « nouveauté divine
» est introduite dans l'homme, avec
laquelle nous recevons « une
nouvelle source d'énergie, une racine
puissante, greffée sur le Seigneur
» (QCP 155). Le fondement de
l'existence chrétienne se trouve dans
l'Incarnation du Verbe, dans le fait
que Dieu s'est rendu présent dans le
monde en assumant une nature
humaine. Jésus-Christ, comme nous
le raconte saint Jean, a dit aux Juifs :
« Vous êtes de ce monde, moi je ne
suis pas de ce monde » (Jn 8,23). Il
affirme qu'il n'est pas de ce monde,



et Il l'affirme en étant dans ce
monde. Il est dans le monde sans être
du monde, non seulement parce
qu'en Lui il n'y a rien qui aie quelque
chose à voir avec le péché, mais
parce qu'il est Dieu : en s'incarnant
Dieu ne se métamorphose pas, mais
continue à être Dieu, Dieu parfait,
étant en même temps homme
parfait, perfectus Deus, perfectus
homo, selon l'expression du symbole 
Quicumque souvent cité par saint
Josémaria (cf. par exemple QCP 13).

Cela signifie que Dieu ne se confond
pas avec le monde, mais en même
temps, que nous pouvons trouver
Dieu dans le monde. Dieu, qui s'est
rendu présent dans le monde, ne
s'est pas retiré du monde. Le Christ a
vaincu le péché et la mort et,
ressuscité et assis à la droite du Père,
Il vient à notre rencontre, agissant
dans l'Église et dans l'âme. Il nous
envoie l'Esprit Saint et nous
communique la grâce, nous appelant



à communiquer avec Lui à tout
moment, aujourd'hui, maintenant,
alors que nous sommes dans le
monde, un monde qui n'est plus un
rideau sombre et opaque qui nous
empêche d'atteindre Dieu, mais le
contexte et la matière de notre
rencontre avec Lui.

La théologie catholique enseigne que
la nature conserve, bien
qu'obscurcie, sa bonté native et que
le don de la grâce, totalement gratuit
mais réellement communiqué, nous
fait entrer dans la vie de Dieu. Elle le
fait à la fois contre ceux qui
prétendent que la nature est si
complètement corrompue par le
péché que la grâce ne peut la guérir,
et contre ceux qui soutiennent que la
nature est si parfaite, pure et
complète qu'elle n'a pas besoin d'être
perfectionnée par Dieu ; elle le fait
aussi tant vis-à-vis de ceux qui
postulent la prédominance absolue
du péché et de la chute, que de ceux



qui vivent dans la superficialité et la
dispersion, ou de ceux qui
connaissent l'angoisse de l'homme
sans Dieu, ou qui vivent le drame de
la séparation de sa cause créatrice,
de la solitude causée par l'épaisseur
d'un monde dans laquelle il est
emprisonné.

En pleine continuité avec la tradition
catholique, et en l'approfondissant
grâce aux lumières que Dieu lui a
communiquées à partir du 2 octobre
1928, le fondateur de l'Opus Dei a
prêché que, sans préjudice de la
référence à Dieu, un amour
passionné pour le monde est
possible, puisque, dans le Christ et
avec le Christ, le monde n'est plus
une cause de séparation et peut
devenir le domaine et la matière de
la rencontre avec Dieu. « Il y a 
quelque chose de saint, de divin, qui
se cache dans les situations les plus
ordinaires et c'est à chacun d'entre
vous qu'il appartient de le découvrir



» (Entretiens 114). Ce quelque chose
de divin, c'est Dieu lui-même qui
attend à chaque moment – à chaque
instant, dans chaque activité – une
réponse que la grâce permet de
découvrir et de réaliser.

Quel est le lieu de l'existence
chrétienne, demande le fondateur de
l'Opus Dei dans la même homélie. Il
répond alors : « Là où sont vos frères
les hommes, mes enfants, là où sont
vos aspirations, votre travail, vos
amours, là se trouve le lieu de votre
rencontre quotidienne avec le Christ.
C'est au milieu des choses les plus
matérielles de la terre que nous
devons nous sanctifier, en servant
Dieu et tous les hommes » (Entretiens
113). Et un peu plus loin : « Il n'y a
pas d'autre chemin, mes enfants : ou
nous savons trouver le Seigneur dans
notre vie ordinaire, ou nous ne le
trouverons jamais. Voilà pourquoi je
puis vous dire que notre époque a
besoin qu'on restitue, à la matière et



aux situations qui semblent les plus
banales, leur sens noble et originel,
qu'on les mette au service du
Royaume de Dieu, qu'on les
spiritualise, en en faisant le moyen et
l'occasion de notre rencontre
continuelle avec Jésus-Christ
» (Entretiens 114).

Ce dépassement des approches qui,
postulant une hétérogénéité absolue
entre Dieu et le monde, décrètent
impossible l'union de la créature
avec son Créateur et Rédempteur, se
manifeste chez saint Josémaria de
multiples façons. Par exemple, dans
son affirmation que Marthe et Marie,
l'action et la contemplation, peuvent
être harmonisées en vertu du lien
qui unit l'homme à Dieu dans le
Christ, le Fils de Dieu fait homme
pour que nous devenions enfants de
Dieu. La réalité de la filiation divine
du chrétien réconcilie la Marthe
active avec la Marie contemplative,
la terre avec le ciel. Et elle le fait en



vertu d'une spiritualité incarnée
dans le quotidien. Ni être enfermé
dans le monde, confiné à la
subjectivité, ni être hors du monde,
séparé des événements, mais être
dans le monde tout en étant en Dieu,
agir dans le monde et se savoir aimé
de Dieu et en rapport avec Lui. Nous
devons garder à l'esprit,écrit saint
Josémaria, l'importance sanctifiante
et sanctificatrice du travail et sentir
le besoin de comprendre tout le
monde pour servir tout le monde, en
nous sachant enfants de notre Père
qui est aux cieux », jusqu'à unir «
d'une manière qui finit par être
connaturelle, la vie contemplative à
la vie active » (Lettre 24-III-1930 no 10
: in AGP, série A.3, 91-1-3 ; cf. aussi
AD 67, AD 149, AD 238, AD 296, AD
308-309, AD 316).

Divinisé par la grâce, ouvrant
complètement sa liberté à l'amour
qui vient de Dieu, l'homme sanctifie
le monde, de sorte que dans son



cœur le ciel et la terre sont unis, et la
vie, toute la vie, finit par être sous le
signe d'une unité qui vient de Dieu.
C'est pourquoi saint Josémaria
proclame : « il ne peut y avoir de
double vie, nous ne pouvons être
pareils aux schizophrènes si nous
voulons être chrétiens ; il n'y a
qu'une seule vie, faite de chair et
d'esprit et c'est cette vie-là qui doit
être – corps et âme – sainte et pleine
de Dieu : ce Dieu invisible, nous le
découvrons dans les choses les plus
visibles et les plus matérielles
» (Entretiens 114).

Une partie de la pensée moderne a
considéré le monde soit comme un
repli sur soi et un enfermement dans
un tout à l'image d'un espace clos,
soit comme une ouverture infinie sur
la ligne d'un temps sans fin. Dans les
deux cas, l'homme, soumis au
"destin", ou libre de "projeter" une
existence qui se referme sur elle-
même, se retrouve seul, abandonné à



ses propres forces. Exister dans le
monde se réduit alors à agir, à
travailler et à satisfaire les besoins
liés à l'existence. La vie a pour limite
le monde qui nous entoure avec tout
ce qu'il contient : des réalités les plus
communes, ustensiles, aliments, etc.,
aux grands espaces et aux gouffres
abyssaux, tout est inclus dans le non-
sens. On vit pour vivre, on mange
pour continuer à vivre, sans but, sans
intériorité, sans pourquoi. Tout
renvoie au simple fait d'exister, ou à
un désir d'exister qui, en dernière
analyse, s'identifie à la nécessité.

Le contraste entre la vision selon
laquelle l'homme a été "jeté" dans un
monde dénué de sens et la
conception chrétienne du monde
comme une réalité créée par un Dieu
à la fois tout puissant et aimant,
Créateur et Père, est grand. Pour le
chrétien, le monde n'est pas l'horizon
insurmontable d'une existence
humaine fermée à la transcendance,



mais un chemin qui, en vertu de la
grâce du Christ, peut conduire à
l'union avec Dieu.

À la lumière de la foi chrétienne, de
la vérité exaltante et consolante de la
filiation divine, l'homme se
comprend comme une créature
appelée à se sanctifier dans le
monde, en sanctifiant le monde. Le
marteau renvoie, d'une part, au clou,
mais d'autre part, au manche, et le
manche à la main, qui à son tour
renvoie à l'intelligence et à la
volonté. Et à Dieu, à condition que,
dans la recherche de la perfection de
sa tâche, on cherche la gloire,
l'amour et le service divins. « Je vous
assure, mes enfants, que lorsqu'un
chrétien accomplit avec amour les
actions quotidiennes les moins
transcendantes, ce qu'il fait déborde
de transcendance divine. Voilà
pourquoi je vous ai dit, répété et
ressassé inlassablement, que la
vocation chrétienne consiste à



convertir en alexandrins la prose de
chaque jour. Sur la ligne de l'horizon,
mes enfants, le ciel et le terre
semblent se rejoindre. Mais non, là
où ils s'unissent, en réalité, c'est dans
vos cœurs, lorsque vous vivez
saintement la vie ordinaire...
» (Entretiens 116).

Thèmes connexes : Contemplatifs au
milieu du monde ; Lutte ascétique ;
Prière ; Péché ; Présence de Dieu ;
Unité de vie.

Bibliographie : Entretiens 113-123;
Gonzalo Aranda Pérez, “Gen 1-3 en
las homilías del Beato Josemaría
Escrivá de Balaguer”, ScrTh, 24
(1992), pp. 895-919; Jean-Luc Chabot,
“Responsabilidad frente al mundo y
libertad”, en Manuel Belda Plans -
José Escudero - José Luis Illanes
Maestre - Paul O’Callaghan (eds.) 



Santidad y mundo. Actas del simposio
teológico de estudio en torno a las
enseñanzas del beato Josemaría
Escrivá (Roma, 12-14 de octubre de
1993), Pamplona, EUNSA, 1996, pp.
249-275; José Luis Illanes Maestre 
Cristianismo, historia, mundo
Pamplona, EUNSA, 1973 Id. La
santificación del trabajo. El trabajo en
la historia de la espiritualidad,
Madrid, Palabra, 200110 rev. y act. Id. 
Tratado de Teología Espiritual,
Pamplona, EUNSA, 2007; Álvaro del
Portillo Le laïc dans l’Église et dans le
monde, Alençon, Corbière et Jugain,
1966; Elisabeth Reinhardt, “La
legittima autonomia delle realtà
temporali” Romana. Bollettino della
Prelatura della Santa Croce e Opus
Dei, 15 (1992), pp. 323-335; Pedro
Rodríguez, “La santificación del
mundo en el mensaje fundacional
del Beato Josemaría Escrivá”, en José
Luis Illanes et al. El cristiano en el
mundo. En el Centenario del
nacimiento del Beato Josemaría



Escrivá (1902-2002). XXIII Simposio
Internacional de Teología de la
Universidad de Navarra, Pamplona,
Servicio de Publicaciones de la
Universidad de Navarra, 2003, pp.
47-65.

[1] NdT traduction française de saint
Augustin empruntée au site web de
l’abbaye Notre Dame de Tamié

Hervé Pasqua

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-
monde/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-monde/
https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-monde/
https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-monde/

	MONDE

