
opusdei.org

LITURGIE ET VIE
SPIRITUELLE

1. l'Eucharistie. 2. l'année
liturgique. 3. l'environnement
liturgique.

15/07/2024

1. l'Eucharistie.

2. l'année liturgique.

3. l'environnement liturgique.

La relation entre la liturgie et la vie
spirituelle chez le fondateur de
l'Opus Dei peut être abordée à partir
de sa vie ou de ses enseignements,



c'est-à-dire à partir de la façon dont il
a personnellement vécu la liturgie et
de ce qu'il en a enseigné. Ces deux
perspectives sont distinctes mais
intimement liées, car l'enseignement
de saint Josémaria est toujours lié à
sa propre expérience intérieure.
Nous suivons ici la deuxième option,
en nous concentrant sur trois points :
l'Eucharistie, l'année liturgique et
l'environnement de la célébration.
Nous ne traiterons pas ici de la
Liturgie des Heures, car elle fait
l’objet d’un article spécifique dans ce
Dictionnaire.

1. L'Eucharistie

L'enseignement de saint Josémaria
sur la Messe se place entre trois
coordonnées. Premièrement : le
mystère eucharistique est le "centre"
et la "racine" de la vie chrétienne, de
sorte qu'il vivifie et donne
consistance à tout son dynamisme
intérieur et extérieur. En second lieu,



ce caractère central sera d'autant
plus grand que sa célébration sera
empreinte de dignité et de dévotion,
tant de la part du ministre célébrant
que des fidèles qui y participent.
Troisièmement, le fleuve rédempteur
qui y prend sa source ne s'arrête pas
à la célébration elle-même, mais se
déverse dans toutes les dimensions
de l'existence chrétienne :
temporelle, spatiale et opérative.

Disons tout d'abord que la force et la
vigueur de la célébration de la Messe
ne dépendent pas de la structure
esthétique ou rituelle avec laquelle
elle peut être réalisée, mais de la
place centrale occupée par le
mystère qui y est célébré dans la vie
du Christ, voire dans toute l'histoire
du salut. Cette histoire est focalisée
sur et achevée par le sacrifice
rédempteur du Calvaire qui est
actualisé sacramentellement dans la
célébration eucharistique. Si l'action
rédemptrice du Christ en est séparée



ou est rabaissée, la Messe est
essentiellement dévaluée et
convertie en une action humaine
colorée, au mieux, par un faux
piétisme esthétique et juridique,
mais incapable de transformer la vie
des communautés chrétiennes.

Saint Josémaria a évolué dans cet
horizon dès le début de son ministère
sacerdotal, bien qu'il l'ait approfondi
au fur et à mesure que sa vie
intérieure et mystique mûrissait. Il
suffit de rappeler le « 'notre' messe,
Jésus » de Chemin(C 533 ; Camino
Edicion Critico Historica, p. 683) des
années 1930, ainsi que « [la Messe]
est le sacrifice du Christ offert au
Père avec la coopération du Saint-
Esprit: oblation d'une valeur infinie,
qui éternise en nous la Rédemption
» (QCP 86), du début des années 1960,
et cet autre passage d'origine
autobiographique qui reprend un
point de méditation de Chemin de
Croix : « Après tant d'années, ce



prêtre fit une découverte
merveilleuse, il comprit que la Sainte
Messe est un véritable travail, 
operatio Dei, travail de Dieu. Et en la
célébrant, ce jour-là, il éprouva
douleur, joie et fatigue. Il sentit dans
sa chair l'épuisement d'une tâche
divine. Au Christ également la
première Messe, la Croix, coûta bien
des efforts » (Chemin de Croix, XIe

Station, 4).

a) La Sainte Messe, action trinitaire et
ecclésiale

« La Messe (…) est une action divine,
trinitaire, non pas humaine. Le
prêtre qui célèbre sert le dessein du
Seigneur, en Lui prêtant sa voix et
son corps : il n'agit pas à titre
personnel, mais in persona et in
nomine Christi, en la personne et au
nom du Christ. (...) C'est le sacrifice
du Christ offert au Père avec la
coopération du Saint-Esprit : oblation
d'une valeur infinie qui éternise en



nous la Rédemption, ce que ne
pouvaient faire les sacrifices de
l'Ancienne Loi. (...) La Sainte Messe
nous place ainsi devant les mystères
essentiels de la foi, car elle est le don
même de la Trinité à l'Église » (QCP
86-87). C'est le point central pour
comprendre la spiritualité de la
Messe telle qu'enseignée par saint
Josémaria. En effet, il tire lui-même
la conclusion suivante des passages
cités : « On comprend ainsi que la
Messe soit le centre et la racine de la
vie spirituelle du chrétien. Elle est la
fin de tous les sacrements. À la
Messe, s'achemine vers sa plénitude
la vie de la grâce que le Baptême a
déposée en nous » (QCP 87). On
comprend donc qu'à celui qui lui
demandait "un programme de vie
chrétienne", il pouvait répondre : «
La solution est facile et à la portée de
tous les fidèles : participer
amoureusement à la Sainte Messe
(...), parce que ce sacrifice contient



tout ce que Dieu veut de nous » (QCP
88).

Le caractère sacrificielde la messe est
également décisif à cet égard. En
effet, de même que le sacrifice que
Jésus-Christ a accompli une fois pour
toutes a été parfait et définitif et a
réconcilié tout le monde avec Dieu,
de même la Messe, qui le rend
présent et l'actualise, a la même
portée, indépendamment des
circonstances de nombre, de temps
et de lieu qui l'accompagnent. Elle est
toujours universelleet s'adresse
toujours à tous les membres de
l'Église, à tous les hommes et à la
création elle-même. « même si vous
n'êtes qu'un petit nombre; même s'il
n'y a qu'un seul chrétien qui soit
présent, et même si le célébrant est
seul : parce que toute Messe est
l'holocauste universel, le rachat de
toutes les tribus, de toutes les
langues, de tous les peuples et de
toutes les nations » (QCP 89).



Cela ne veut pas dire que saint
Josémaria tenait en moindre compte
la présence et la participation du
peuple qui ne peut évidemment pas
se limiter à une présence que l'on
pourrait qualifier de "physique",
mais qui doit être amoureusement
participative, de manière à
provoquer "une rencontre
personnelle" de chacun avec le
sacrifice rédempteur du Christ ; et
ainsi, en participant à la messe, «
nous adorons, nous louons, nous
demandons, nous rendons grâces,
nous réparons pour nos péchés, nous
nous purifions, nous nous sentons
unis dans le Christ avec tous les
chrétiens » (QCP 88).

Toute cette vaste et profonde réalité
des affections spirituelles ne doit pas
fonctionner de manière autonome et
indépendante des textes et des rites
qui marquent la célébration. Au
contraire, elle doit partir de là, afin
qu'il y ait une parfaite harmonie



entre l'objectivité des textes et des
rites et la subjectivité des
participants. « Le chrétien qui s'isole
– disait saint Josémaria dans les
années 30 – dans une piété privée, ne
participe pas comme il le devrait au
courant sanctificateur de l'Église
(vigne et sarments). Le sacrifice est
offert à Dieu conjointement par le
prêtre et les fidèles (...). Les fidèles
sont à la fois des offrants et des
offrandes : ils offrent à Dieu le
sacrifice du Christ, et ils s'offrent
eux-mêmes avec le Christ, de sorte
que c'est le sacrifice du Christ et de
tous » (Camino Edicion Critico
Historica, p. 677).

Derrière ces mots se cache une
réalité très fréquente à l'époque : des
personnes pieuses passaient le temps
de la Messe en récitant les prières
d'un livre de dévotions ou le saint
Rosaire, ou dans une attitude que la
Constitution sur la Liturgie de
Vatican II qualifierait (en reprenant



l'expression de Pie XI dans la Const.
Ap. Divini cultus sanctitatem et de Pie
XII dans l’Enc. Mediator Dei 236)
comme propre « de spectateurs
étrangers et muets » (Sacrosanctum
Concilium, 48). Saint Josémaria a
remédié à cette situation dans ses
apostolats par une explication
mystagogique des rites et des prières
de la Messe, reprenant ainsi les
meilleures indications pastorales du
Mouvement Liturgique.

De plus, saint Josémaria ne limitait
pas la Messe à sa célébration et à la
participation à celle-ci. Ces éléments
constituent certes un point de départ,
mais ils ne sont pas une réalité
isolée. La Messe, et la liturgie en
général – et avec elle la fréquentation
de Jésus présent dans le Tabernacle,
sur laquelle nous reviendrons plus
loin – doit nourrir la prière, et avoir
un effet sur la vie : le but doit être de
transformer chaque jour en une
Messe ininterrompue. « Nous devons



avant tout aimer la sainte Messe, qui
doit être le centre de notre journée.
Si nous vivons bien la Messe,
comment ne pas continuer ensuite,
pendant le reste de la journée, à
penser au Seigneur, en ayant soin de
ne pas nous éloigner de Sa présence,
pour travailler comme Il travaillait et
aimer comme Il aimait ? » (QCP 154). 
Travailler et aimer comme Lui : cela
implique « que nos pensées soient
sincères : qu'elles soient des pensées
de paix, de générosité, de service.
Que nos paroles soient véridiques,
claires, opportunes : qu'elles sachent
consoler et aider ; surtout, qu'elles
sachent apporter aux autres la
lumière de Dieu. Que nos actes soient
cohérents, efficaces, opportuns :
qu'ils aient la bonus odor Christi (2
Cor 2, 15), la bonne odeur du Christ,
parce qu'ils rappelleront sa façon
d'agir et de vivre » (QCP 156).

b) La communion



La communion est une partie
essentielle de la Messe. Saint
Josémaria la recommandait
fréquemment dans ses prédications.
Dans Chemin, il écrit : « Communie. –
Ce n’est pas manquer de respect. –
Communie précisément aujourd’hui
que tu viens de te débarrasser de
cette chaîne. — Oublies-tu que Jésus
a dit : ce n’est pas au bien portant
que le médecin est nécessaire, mais
au malade ? » (C 536). Il ne s'agit pas
d'un enseignement ponctuel et
exceptionnel. C'est la règle qu'il a
suivie dans la formation donnée à
tant d'étudiants qu'il a côtoyés au
début de son travail apostolique à
Madrid, Valence, Valladolid,
Saragosse, etc. Comme ils en
témoignent eux-mêmes, la
communion eucharistique faisait
partie du projet de vie quotidien que
saint Josémaria leur inculquait dès
les premiers moments où ils
entraient en contact avec lui. Il ne se
souciait pas que parfois certains lui



fassent remarquer le contraste entre
la réalité de leur vie et les fruits à
attendre d'une communion
sacramentelle fréquente : « Avoir
communié tous les jours pendant
tant d’années ! — Un autre serait
saint, m’as-tu dit, et moi toujours au
même point ! » et il répondait : « Mon
enfant (…) continue à communier
quotidiennement et pense : où en
serais-je, si je n’avais pas
communié ? » (C 534).

Et il ajoutait : « Ce n’est pas du
respect que de t’abstenir de
communier si tu es dans les
dispositions requises. — Ce n’est
manquer de respect que si tu le
reçois indignement » (C 539). Dans ce
texte, l'expression "recevoir
indignement" semble se référer,
comme le suggère la phrase
précédente, à la situation de péché,
dont il est nécessaire de sortir par la
confession avant de s'approcher de
l'Eucharistie. Mais saint Josémaria



insistait aussi fréquemment sur la
nécessité de se préparer
adéquatement à recevoir la
Communion, ainsi que sur
l'opportunité de consacrer quelques
minutes à l'action de grâce après
avoir reçu le Christ. Citons quelques
mots très imagés d'une homélie dans
laquelle il commente les textes de la
Messe, jusqu'à la Communion : «
Nous allons recevoir le Seigneur. Sur
la terre on accueille avec des
lumières, de la musique et des
vêtements de gala les personnes de
haute condition. Pour recevoir le
Christ dans notre âme, comment
devons-nous nous préparer ? Avons-
nous parfois pensé quelle serait
notre conduite si l'on ne pouvait
communier qu'une seule fois dans sa
vie ? Quand j'étais enfant, la pratique
de la communion fréquente n'était
pas encore répandue. Je me rappelle
comment on se préparait à
communier : on prenait grand soin
de bien disposer son âme et son



corps. Le meilleur costume, les
cheveux bien peignés, le corps
propre, avec peut-être un peu de
parfum... C'étaient des délicatesses
d'amoureux, d'âmes délicates et
fortes, qui savaient rendre amour
pour amour » (QCP 91). Les coutumes
et les gestes peuvent varier, mais la
"délicatesse d’amoureux" ne doit pas
faire défaut.

Aujourd'hui, certaines réalités
eucharistiques sont évidentes : la
communion fréquente et
quotidienne, la communion au sein
de la célébration elle-même et la
communion avec les hosties qui y
sont consacrées. Dans la première
moitié du XXe siècle, cependant, elles
constituaient une véritable
nouveauté. Ne communiaient que
des personnes déjà âgées et surtout
des hommes. La communion était
distribuée immédiatement avant ou
après la Messe, et il était presque
impensable de le faire avec les



hosties consacrées lors de la Messe à
l’occasion de laquelle on
communiait. Des siècles de piétisme
janséniste et un éloignement de fait
de la communion sacramentelle
avaient eu raison du peuple chrétien
qui, pour la plupart, se limitait à
communier pour l'accomplissement
pascal.

Saint Josémaria encourageait la
communion fréquente et même
quotidienne, comme le soulignent les
textes que nous venons de citer, ainsi
que la communion à l'intérieur de la
Messe et au moment indiqué dans le
Missel, pas avant ni après. En 1931,
en indiquant la praxis à suivre par
ceux qui rejoignaient l'Opus Dei, il
écrivait : « Les associés et les
associées recevront ordinairement la
Sainte Communion au cours de la
Messe, car c'est le sens de la Liturgie
» (Camino Edicion Critico Historica, p.
687). De la même époque datent
également ces mots : « La



communion au sein de la Messe est la
règle, pas l'exception. Intra Missam,
avec des hosties offertes et
consacrées à la Messe. "Ce que Dieu a
uni, que l'homme ne le sépare pas".
Sacrifice uni au Sacrement, pourquoi
le séparer sans motif raisonnable ?
» (Ibidem).

c) Présence de Jésus dans le
Tabernacle

La référence à la permanence de la
présence réelle de Jésus-Christ dans
les hosties réservées au tabernacle, et
l'adoration et la piété qu'elle exige,
sont une constante dans les écrits de
saint Josémaria. Dès ses premières
années de prêtrise, il a enseigné à
ceux qui s'approchaient de son
ministère que le Tabernacle est le
lieu le plus approprié pour la prière
personnelle et qu'il faut s'y rendre
chaque fois que c'est possible, car la
présence sacramentelle réelle et
véritable de Jésus facilite le contact



personnel et direct avec Lui. «
lorsque nous contemplons la sainte
Hostie exposée dans l'ostensoir, ou
lorsque nous l'adorons, cachée dans
le Tabernacle, nous devons raviver
notre foi, penser à cette existence
nouvelle qui vient à nous et nous
émouvoir de l'affection et de la
tendresse de Dieu » (QCP 153). C'est
ainsi que le dialogue peut se dérouler
de manière spontanée et sincère : «
Je vous dirai que le Tabernacle a
toujours été pour moi comme
Béthanie, cet endroit tranquille et
paisible où se trouve le Christ, où
nous pouvons Lui raconter nos
préoccupations, nos souffrances, nos
espérances et nos joies, avec la
simplicité et le naturel avec lesquels
Lui parlaient ses amis, Marthe, Marie
et Lazare. C'est pourquoi, quand je
parcours les rues d'une ville ou d'un
village, je me réjouis de découvrir,
même de loin, la silhouette d'une
église ; c'est un nouveau Tabernacle,
une occasion de plus de laisser l'âme



s'échapper, pour être, par le désir,
aux côtés du Seigneur dans le saint
Sacrement » (QCP 154).

2. L'année liturgique

Les écrits de saint Josémaria qui se
rapportent à l'année liturgique sont
des textes de prédication. Plus
précisément, il s'agit d'homélies ou
de méditations adressées avant tout
aux étudiants qui appartenaient à
l'Opus Dei ou fréquentaient ses
apostolats. Leur ton n'est pas
académique, mais celui d'un pasteur
d'âmes qui a pénétré les profondeurs
du mystère du Verbe Incarné et tente
d'aider les autres à suivre le même
chemin. Ses enseignements sont
ancrés dans la théologie de l'année
liturgique, c'est-à-dire dans la
célébration par l'Église du mystère
du Christ tout au long du cycle de
l'année. Cependant, ils ne s’en
tiennent pas à une exposition
rationnelle et froide, mais conduisent



à une contemplation amoureuse, se
laissant interpeller par l'amour de
Dieu qui se manifeste tout au long de
l'année liturgique.

Le point de départ est le mystère
trinitaire vu dans sa dimension
d’économie du salut. Elle est la
source d'où coule la rivière de tous
ses enseignements. Dans les
célébrations liturgiques se cache ce
que saint Paul appelle le mystêrion,
c'est-à-dire l'éternel dessein
salvifique conçu par les trois
Personnes divines de toute éternité
et manifesté dans le temps, d'abord
dans l'ombre puis dans la plénitude,
lorsque le Verbe assume notre
condition humaine et devient
Rédempteur et Sauveur de l'homme
déchu, par toute sa vie et surtout par
le Mystère Pascal de sa mort et de sa
Résurrection.

Toute l'histoire racontée dans la
Sainte Écriture et revécue dans la



liturgie est une histoire de salut, une
succession d'étapes d'un temps
salvifique : « Nous pouvons imaginer
— pour nous approcher d'une
certaine manière de ce mystère
insondable — que la Très Sainte
Trinité se réunit en conseil, dans sa
continuelle et intime relation
d'amour et que le résultat, en
quelque sorte, de cette décision
éternelle, est que le Fils unique de
Dieu le Père assume notre condition
humaine, prend sur Lui nos misères
et nos douleurs pour finir attaché au
bois par des clous » (QCP 95). C'est
pourquoi Noël est « un temps de
salut »" (QCP 7), de rédemption, et « il
doit être pour nous une nouvelle
rencontre toute spéciale avec Dieu, et
nous devons faire en sorte que sa
lumière et sa grâce pénètrent
jusqu'au fond de notre âme » (QCP
12), répondant à l'appel qu'Il nous
fait « pour achever avec lui, la
Rédemption » (QCP 31). L'Avent est
aussi un temps de salut et nous y



prépare ; et, en particulier, la
Semaine Sainte, qui est « la semaine
décisive pour notre salut » (QCP 76),
« où se consume la vie de Jésus
» (QCP 95), et qui nous conduit « vers
la Résurrection (…) qui est le
fondement de notre foi » (ibidem), car
« Jésus, qui est mort sur la croix, est
ressuscité ; Il a triomphé de la mort,
de la puissance des ténèbres, de la
douleur et de l'angoisse » (QCP 102),
faisant de Lui non pas « une figure
qui n'a fait que passer, qui n'a existé
qu'un certain temps et qui s'en est
allée en nous laissant un souvenir et
un exemple admirables » (ibidem),
mais quelqu'un de vivant et de
présent dans son Église, dans ses
sacrements, dans l'Eucharistie, dans
les chrétiens, et qui demande à ses
fidèles de Le porter « dans tous les
milieux où s'accomplissent les taches
humaines: à l'usine, au laboratoire,
dans les champs, dans l'atelier de
l'artisan, dans les rues de la grande
ville et sur les sentiers des



montagnes » (QCP 105). D'où
l'importance du dimanche qui,
comme le soulignait Jean-Paul II, «
rappelle, dans le rythme
hebdomadaire, le jour de la
résurrection du Christ » (Dies Domini,
1).

Dans ce contexte, il devient clair que
le dimanche ne doit pas être
considéré comme un simple jour de
repos, comme une disposition
ecclésiastique qui prescrit d'aller à
l'église "une fois par semaine", mais
comme un rappel de la présence
vivante de Dieu, comme un jour de
rencontre avec le Christ qui nous
pousse à avoir affaire à Dieu à
chaque moment de la vie ordinaire
(cf. Entretiens 103). Et on comprend
bien aussi que la célébration de
l'année liturgique ne peut être
réduite à des actions sacrées
accomplies un jour particulier et
dans un lieu sacré. Penser ainsi
serait considérer le christianisme



comme « un ensemble de pratiques
ou d'actes de piété » isolés de la vie :
« celui qui a cette mentalité n'a pas
encore compris ce que signifie
l'incarnation du Fils de Dieu : qu'Il ait
pris un corps, une âme et une voix
d'homme, qu'Il ait participé à notre
destinée jusqu'au point d'éprouver le
déchirement suprême de la mort
» (QCP 98 ; voir aussi Entretiens 114).
La célébration du mystère du Christ
tout au long de l'année liturgique,
loin de conduire à « se réfugier dans
le temple, en haussant les épaules
devant le développement de la
société, devant les réussites ou les
aberrations des hommes et des
peuples », « nous pousse à voir le
monde comme la création du
Seigneur », « à participer de toutes
nos forces aux vicissitudes et aux
problèmes de l'histoire humaine
» (QCP 99).

Cette projection des mystères
célébrés dans l'histoire personnelle



et sociale de l'homme est l'un des
aspects significatifs de la prédication
de saint Josémaria en référence à
l'année liturgique :

- Au moment de Noël, par exemple,
en contemplant la vérité de la
naissance du Verbe Incarné et de sa
vie à Bethléem et à Nazareth, il
souligne aussitôt la possibilité de
sanctifier la vie ordinaire (cf. QCP 14)
ou la réalité de la fraternité
universelle : Jésus-Christ est venu
apporter le salut « à tous les hommes
qui veulent unir leur volonté à la
Volonté suprêmement bonne de Dieu
(...). Il n'y a qu'une seule race sur la
terre : la race des enfants de Dieu.
Nous devons tous parler la même
langue, celle que nous apprend notre
Père qui est aux cieux » (QCP 13).

- La célébration de la Passion du
Seigneur, le Vendredi Saint, le
conduit à « se placer avec une
sincérité absolue devant nos tâches



ordinaires, à prendre au sérieux la
foi que nous professons » ; une foi
qui nous amène à ne pas penser «
aux petits objectifs de prestige ou
d'ambition », mais à « tendre vers la
fin ultime et radicale de l'amour que
Jésus-Christ a manifesté en mourant
pour nous ».

- Il commente : « La procession de la
Fête-Dieu rend le Christ présent dans
les villages et les villes du monde.
Mais cette présence, je le répète, ne
doit pas être l'affaire d'un jour, un
bruit que l'on écoute et qui s'oublie.
Ce passage de Jésus nous rappelle
que nous devons aussi le découvrir
dans nos occupations habituelles. À
côté de la procession solennelle de ce
jeudi, il doit y avoir la procession
silencieuse et simple de la vie
courante de chaque chrétien, homme
parmi les hommes, mais qui a reçu la
grâce de la foi et la mission divine
d'avoir à actualiser le message du
Christ sur la terre (...) nous devons



nous disposer de telle sorte qu'Il
puisse se servir de nous et que son
passage parmi les créatures soit
incessant » (QCP 156).

- La solennité de Jésus-Christ Roi de
l'Univers, qui clôt le cycle de l'année
liturgique, l'amène à rappeler que
Jésus-Christ est Roi « du haut de la
Croix », d’où il a « racheté le monde
en rétablissant la paix entre Dieu et
les hommes. Jésus-Christ se souvient
de tous : et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum, si
vous me placez au sommet de toutes
les activités terrestres, c'est-à-dire si
vous êtes mes témoins lorsque vous
accomplissez votre devoir de chaque
instant, grand ou petit, alors
j'attirerai tout à moi, omnia traham
ad meipsum, et mon royaume parmi
vous deviendra une réalité » (QCP
183). Abondant sur la même idée, il
conclut : « Nous autres, chrétiens,
avons été appelés pour cette tâche.
Pour obtenir que le royaume du



Christ devienne une réalité, pour
qu'il n'y ait plus ni haine ni cruauté,
et pour que nous répandions sur la
terre le baume fort et pacifique de
l'amour. Voilà notre tâche
apostolique, voilà le zèle qui doit
dévorer notre âme » (ibidem).

Les dimanches et les différentes fêtes
et saisons de l'année liturgique ne
sont pas de simples réalités rituelles,
mais des événements de grâce qui
aspirent à se prolonger dans toute la
vie du chrétien. Cela exige qu'ils
soient célébrés avec foi, avec la
conscience de la grandeur de ce qui
est évoqué et actualisé en eux, et
avec une joie intérieure qui, par sa
nature même, tend également à avoir
des manifestations extérieures. Pour
les chrétiens, les fêtes liturgiques
sont des jours qui les invitent à une
participation à l'Eucharistie
particulièrement vivante et qui les
poussent à sanctifier le jour de fête
tout entier, puis le reste de leur vie.



Jean-Paul II l'enseigne en des termes
très clairs et concrets dans un texte
écrit directement pour le dimanche,
mais applicable à toute autre fête : «
Si la participation à l'Eucharistie est
le cœur du dimanche, il serait
cependant réducteur de ramener à
cela seul le devoir de le « sanctifier ».
Le jour du Seigneur est en effet bien
vécu s'il est tout entier marqué par la
mémoire reconnaissante et active
des merveilles de Dieu » (DD, 52) ; de
sorte que ce souvenir conduit « à
donner aussi à d'autres moments de
la journée, vécus en dehors du
contexte liturgique – la vie de
famille, les relations sociales, les
temps de détente –, un style qui aide
à faire ressortir la paix et la joie du
Ressuscité dans le tissu ordinaire de
la vie » (ibidem).

3. L'environnement liturgique

L'espace, les lieux, les vêtements et
les vases sacrés ne sont pas des



éléments essentiels de la liturgie. En
effet, les premières communautés
chrétiennes ont vécu la liturgie avec
une grande profondeur dans des
situations d'extrême précarité,
comme cela a été le cas tout au long
de l'histoire de l'Église en période de
persécutions physiques et violentes.
Cependant, dans la mesure du
possible, l'Église a créé des espaces
de culte et les a dotés d'images, de
retables, de vêtements et d'autres
objets – souvent magnifiques – pour
louer et glorifier Dieu dans la
liturgie.

Trois traits peuvent être mis en
évidence dans l'enseignement de
saint Josémaria sur ce point : la
noblesse, la beauté et le soin
minutieux. Dans Chemin, il écrit à
propos des images destinées au culte
liturgique : « Ne livrez pas au culte
des images “ fabriquées en série ”. Je
préfère un crucifix de fer,
grossièrement forgé, à ces crucifix de



plâtre colorié que l’on dirait en sucre
d’orge » (C 542).

La sobriété et la beauté dans la
matérialité des objets destinés au
culte doivent s'accompagner de
qualité. Le fondateur de l'Opus Dei a
toujours opté pour ce critère : « Cette
femme, qui répandit, chez Simon le
lépreux, à Béthanie, un parfum
coûteux sur la tête du Maître, nous
rappelle au devoir d’être
magnifiques dans le culte de Dieu. —
Tout le luxe, la majesté et la beauté
du monde me semblent peu.— Et
contre ceux qui s’en prennent à la
richesse des vases sacrés, des
ornements, des retables…, s’élève la
louange de Jésus : Opus enim bonum
operata est in me, c’est une bonne
œuvre que cette femme a faite
envers moi » (C 527). Le saint Curé
d'Ars, qui était capable des plus
grandes privations dans la
nourriture et dans les choses
matérielles qu'il utilisait, suivait



toujours ce critère lorsqu'il s'agissait
du culte : pour Dieu le meilleur. Et
saint Josémaria pensait la même
chose : « Tout au long de sa vie, il a
essayé de consacrer le meilleur qu’il
possédait au service de notre
Seigneur » (Del Portillo, 1993, p. 143).
En suivant cette idée, il exprimait
dans Forge : « Il convient que les
objets dont on se sert pour le culte
divin soient des œuvres d’art, sans
oublier que le culte n’est pas pour
l’art, mais l’art pour le culte » (F 836).
L'attention portée à la dignité et à la
beauté des objets destinés au culte
s'étend logiquement tant au soin de
ces objets qu’à ce qui concerne la
célébration liturgique. Notons
quelques détails comme le soulignait
Mgr Alvaro Del Portillo dans un
entretien : « [Saint Josémaria] faisait
renouveler chaque semaine les
formes consacrées réservées dans le
tabernacle, et il a établi cette règle
pour tous les Centres de l'Œuvre
» (Del Portillo, 1993, p. 142) ; il



exhortait tout le monde à traiter « les
tabernacles avec affection » (ibidem,
p. 143) ; et « dès le début, il établit
que les amicts, les purificateurs et les
manuterges devaient être lavés et
repassés chaque fois qu'ils étaient
utilisés » (ibidem). Manifestations
concrètes d'un esprit que saint
Josémaria décrivait en ces termes : «
Les personnes qui mettent de
l'amour dans tout ce qui concerne le
culte, qui veillent à ce que les églises
soient bien tenues et propres, les
autels resplendissants, les ornements
sacrés soignés : Dieu les regardera
avec une affection particulière et
passera plus facilement sur leurs
faiblesses, parce qu'elles montrent
dans ces détails qu'elles croient et
qu'elles aiment » (Instruction, 9-
I-1935, no 253, nt. 167 : AGP, série A.3,
90-1-1).



Thèmes connexes : Repos.
Sanctification des fêtes ; Liturgie :
Vue d’ensemble ; Liturgie des
heures ; Sacrements : Vue
d'ensemble.

Bibliographie : C 528-543 ; QCP
83-94, QCP 150-161, Camino Edicion
Critico Historica : passimJean Paul II,
Lettre. Dies Domini, 1998 ; Salvador
Bernal Mgr Escrivá de Balaguer.
Portrait du Fondateur de l’Opus Dei,
SOS, Paris 1978 ; Javier Echevarría 
Eucaristía y vida cristiana, Madrid,
Rialp, 2005 Id.Vivir la Santa Misa,
Madrid, Rialp, 2010 ; Álvaro del
Portillo Entretien sur le Fondateur de
l’Opus Dei, Paris, Éditions Le Laurier,
1993.

José-Antonio Abad Ibáñez

https://escriva.org/fr/camino/la-sainte-messe/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/l-eucharistie-mystere-de-foi-et-d-amour/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/l-eucharistie-mystere-de-foi-et-d-amour/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/le-jour-de-la-fete-dieu/


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-
liturgie-et-vie-spirituelle/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-liturgie-et-vie-spirituelle/
https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-liturgie-et-vie-spirituelle/
https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-liturgie-et-vie-spirituelle/

	LITURGIE ET VIE SPIRITUELLE

