
opusdei.org

HUMILITÉ

1. Nature et importance de
l'humilité. 2. Les chemins de
l'humilité 3. Manifestations de
l'humilité 4. La Très Sainte
Vierge, maîtresse d'humilité.

08/01/2024

1. Nature et importance de l'humilité.

2. Les chemins de l'humilité

3. Manifestations de l'humilité

4. La Très Sainte Vierge, maîtresse
d'humilité.



Saint Josémaria consacre à l'humilité
plusieurs homélies dans Amis de
Dieu, Quand le Christ passe, dans
certains chapitres de Chemin et de 
Sillon, et à de nombreuses autres
reprises. On peut vraiment dire que
la référence à cette vertu est
constante dans tous ses écrits et dans
toutes ses prédications.

Sa conception de l'humilité est
imprégnée de toute une tradition
méditée en permanence et
intimement unie à sa vie. En plus de
la Sainte Écriture et des autres
sources d’inspiration présentes chez
lui (la patristique, les grands
docteurs de l’Église...), de
nombreuses formulations et
expressions linguistiques qu’il utilise
à propos de l’humilité sont
clairement inscrites dans le courant
mystique et littéraire du Siècle d’Or
espagnol, en particulier chez des
auteurs tels que sainte Thérèse
d’Avila et Cervantès. Les références,



souvent implicites (par exemple : S
259, 289) sont très nombreuses.

Toute cette tradition, confirmée par
la force de sa riche expérience
personnelle et pastorale, se montre à
la fois exempte de systématisation et
enrichie par la vision particulière du
charisme qu’il avait reçu. La
radicalité de nombre de ses
expressions sur notre petitesse (C
207, 592, 597), patrimoine commun
de la spiritualité chrétienne, est
toujours accompagnée de
l'affirmation, non moins radicale, de
la grandeur de notre condition
d'enfant de Dieu (C 274 ; AD 143-144).
Ainsi enraciné, le « style » d'humilité
proposé par saint Josémaria au
chrétien qui cherche la sainteté au
milieu du monde à travers son
travail ordinaire déborde d'équilibre,
de naturel, de joie inébranlable et de
bonne humeur.



1. Nature et importance de
l'humilité

Dans les enseignements de saint
Josémaria, l'humilité est décrite en
premier lieu comme la vertu qui
permet de fonder et d'orienter
correctement toute la vie de
l'homme. « Le sentier de l'humilité
mène partout..., et essentiellement
au Ciel » (S 282). En nous procurant
la vérité essentielle sur nous-mêmes,
l'humilité nous permet, comme une
boussole, d'adapter notre
comportement, tout au long de la vie,
à cette vérité. L'homme, la seule
créature terrestre capable de se
connaître, est également la seule
capable d'assumer et d'orienter
librement sa vie, d'accepter ou de
rejeter son identité.

Comme toutes les vertus, l'humilité
suppose un savoir, un pouvoir : une
connaissance de notre identité
humaine et personnelle qui naît « de



la connaissance de Dieu et de la
connaissance de soi » (F 184) ; et une
puissance, force active, fruit de la
grâce de Dieu et de notre libre
arbitre, qui nous permet de vivre, à
tout moment, conformément à notre
identité et à notre dessein.

Mais qui sommes-nous et pour quoi
vivons-nous ? L'humilité « est la
vertu qui nous aide à connaître à la
fois notre misère et notre grandeur
» (AD 94). Cette connaissance n'est
possible qu'en nous regardant en
Dieu comme dans un miroir,
pénétrant par la foi dans le mystère
de notre création et de notre
rédemption.

Nous découvrons alors clairement
que nous sommes simplement des
créatures et, qui plus est, des
pécheurs : « Quelle grande chose que
de savoir que l'on n'est rien devant
Dieu, puisqu'il en est ainsi ! » (S 260).
« Notre misère n’est que trop



évidente. Je ne parle pas des
limitations naturelles : tant de
grandes aspirations auxquelles
rêvent les hommes et qu’ils ne
réaliseront pourtant jamais, ne
serait-ce que par manque de temps.
Je pense à ce que nous faisons de
mal, à nos chutes, à nos erreurs, que
nous pourrions éviter et que nous
n’évitons pas. Nous faisons
continuellement l’expérience de
notre manque d’efficacité
personnelle. Mais il semble parfois
que tout cela vienne ensemble, et se
montre avec davantage de force, afin
que nous nous rendions compte du
peu de chose que nous sommes » (AD
94).

Cependant, cette constatation de
notre petitesse n’est qu'une partie de
notre identité, car, par pur don de
Dieu, nous sommes appelés à une
immense grandeur. « L’humilité, c’est
nous regarder tels que nous sommes,
sans rien nous cacher, avec vérité. Et,



comprenant que nous ne valons
presque rien, nous nous ouvrons à la
grandeur de Dieu : c’est là notre
propre grandeur » (AD 96) ; une
grandeur qui consiste, rien de moins,
à participer à la nature divine. «
Même dans les moments où nous
ressentons plus profondément nos
limites, nous pouvons et nous devons
tourner nos regards vers Dieu le
Père, vers Dieu le Fils et vers Dieu le
Saint-Esprit, en nous rappelant que
nous participons à la vie divine
» (QCP 160). Dieu veut nous «
diviniser », nous rappelle saint
Josémaria, faisant écho à une
terminologie déjà présente à l'aube
de la littérature chrétienne.

a) Humilité et « divinisation »

Mais de quelle divinisation s'agit-il ?
Il est crucial de distinguer « labonne
divinisation de la 
mauvaisedivinisation » (AD 94). Là
réside la clé principale de l'humilité



selon saint Josémaria. La mauvaise
divinisation n’est rien d’autre que
l’orgueil de vouloir s’identifier à Dieu
le Créateur, l’origine de tout ce qui
existe, en prétendant le supplanter
(AD 100 ; QCP 165). La bonne
divinisation, en revanche, en nous
identifiant à Dieu le Fils, par le Saint-
Esprit, nous conduit à l'humilité,
sachant que nous sommes enfants
d'un Père qui nous aime à la folie.

L’orgueil est « le péché capital qui
conduit à la mauvaise divinisation.
L’orgueil nous pousse à suivre, peut-
être sur des points très insignifiants,
ce que Satan a insinué à nos
premiers parents : Vos yeux
s’ouvriront et vous serez comme des
dieux qui connaissent le bien et le mal.
Nous lisons également dans
l’Écriture que le principe de l’orgueil,
c’est d’abandonner le Seigneur. Parce
que ce vice, une fois enraciné, influe
sur toute l’existence de l’homme,
jusqu’à se transformer en ce que



saint Jean appelle la superbia vitæ,
l’orgueil de la vie » (AD 99).

Face à cet orgueil résultant d'une 
mauvaise divinisation, saint
Josémaria insiste pour nous
présenter l'humilité comme le fruit
d'une bonne divinisation : « Dieu
résiste aux orgueilleux, mais c’est aux
humbles qu’il donne sa grâce (1P 5.5),
nous enseigne l’apôtre saint Pierre. À
toute époque, dans toute situation
humaine, il n’existe qu’un seul
chemin pour vivre une vie divine,
celui de l’humilité. Serait-ce que le
Seigneur prend plaisir à notre
humiliation ? Non. Que pourrait
gagner à notre humiliation Celui qui
a créé toutes choses, qui maintient et
gouverne tout ce qui existe ? Dieu
désire seulement notre humilité, que
nous nous vidions de nous-mêmes,
pour pouvoir nous remplir ; il veut
que nous ne lui opposions pas
d’obstacle, afin que, pour parler de
façon humaine, sa grâce trouve



davantage de place en notre pauvre
cœur. Parce que le Dieu qui nous
incite à être humbles est celui qui 
transfigurera notre corps de misère
pour le conformer à son corps de
gloire, avec cette force qu’il a de
pouvoir même se soumettre tout
l’Univers (Ph 3, 21). Notre Seigneur
nous fait siens, nous divinise d’une 
bonne divinisation » (AD 98).

b) Humilité et filiation divine

Chez saint Josémaria, la
considération et la profonde
expérience vitale de la filiation
divine imprègne toute sa prédication,
de telle sorte que l'humilité n'est pas
simplement l'humilité d'une créature
par rapport à son Créateur ou celle
d'un croyant par rapport à Dieu,
mais celle d’un enfant bien-aimé,
limité, pauvre, pécheur et appelé à
participer à l'intimité divine, en
s'identifiant à Jésus-Christ, le Fils par
nature du Père. « Lorsque l’on



travaille pour Dieu, il faut avoir un
“complexe de supériorité”, t’ai-je dit.
Et tu m’as demandé : mais n’est-ce
pas là une manifestation d’orgueil ?
— Eh bien non ! C’est une
conséquence de l’humilité, d’une
humilité qui me fait dire : Seigneur,
tu es qui tu es. Moi, j’en suis la
négation. Toi, tu as toutes les
perfections : le pouvoir, la force,
l’amour, la gloire, la sagesse, l’empire
sur toutes choses, la dignité... Mais
moi, si je m’unis à toi, comme un
enfant qui se blottit dans les bras
vigoureux de son père ou dans le
giron si merveilleux de sa mère, je
ressentirai la chaleur de ta divinité,
je ressentirai les lumières de ta
sagesse, je sentirai ta force circuler
dans mes veines » (F 342).

Apprendre à être humble, c'est en
bref « apprendre à être enfant de
Dieu » (AD 148). En effet, « La
conscience de la grandeur de la
dignité humaine — éminente et



ineffable lorsque la grâce fait de
nous des enfants de Dieu —, unie à
l'humilité, forme un tout dans le
chrétien, car ce ne sont pas nos
forces qui nous sauvent ou qui nous
donnent la vie, mais la faveur divine.
Il ne faut jamais oublier cette vérité,
faute de quoi notre divinisation se
corromprait pour ne plus être que
présomption, orgueil ; tôt ou tard,
devant l'expérience de notre misère
et notre faiblesse personnelle, elle
finirait par s'effondrer » (QCP 133).
La mesure de l'humilité nous est
donnée par ce sentiment de
dépendance totale envers Dieu de
celui qui n'est rien, n'a rien, ne peut
rien à lui tout seul, mais a Dieu pour
Père.

c) L'humilité, fondement de toutes les
vertus

L'humilité est « le fondement
surnaturel de toutes les vertus » (S
289), non pas à cause de la dignité de



son objet, qui correspond aux vertus
théologales, mais à cause de son
extension morale : elle ouvre la voie
à l'action divine, supprime les
obstacles qui s'opposent à la
construction de l’édifice spirituel.
Sans humilité, il est impossible
d'aimer Dieu et les autres. L’humilité
assure la droiture d’intention qui «
consiste à rechercher “seulement et
en tout” la gloire de Dieu » (F 921).

Saint Josémaria nous rappelle que
toute vertu authentique est une
manifestation d’humilité : « "La
prière" est l'humilité de l'homme qui
reconnaît en même temps sa
profonde misère et la grandeur de
Dieu, à qui il s'adresse et qu'il adore,
de sorte qu'il attend tout de Lui et
rien de lui-même. "La foi" est
l'humilité de la raison, qui renonce à
son propre critère et qui se prosterne
devant les jugements et l'autorité de
l'Église. "L'obéissance" est l'humilité
de la volonté, qui s'assujettit à la



volonté d'autrui, pour Dieu. "La
chasteté" est l'humilité de la chair,
qui se soumet à l'esprit. "La
mortification" extérieure est
l'humilité des sens. "La pénitence" est
l'humilité de toutes les passions,
immolées au Seigneur. — L'humilité,
c'est la vérité sur le chemin de la
lutte ascétique » (S 259).

Cependant, sans dépouiller l'humilité
de la position fondamentale que la
théologie morale lui a
traditionnellement accordée (ADNES,
1960, cols. 1136-1187), saint
Josémaria répète avec insistance que
le fondement de toute vie spirituelle
pour l'Opus Dei, comme Dieu le lui a
fait voir, est le sens de la filiation
divine (IJC, p. 476-477 ; AVP, I, p.
389-392). En réalité, il n'y a pas de
contradiction. L'humilité chrétienne
a ses racines dans la filiation divine,
où elle trouve son explication ultime
et sa sève, puisque Jésus-Christ, à qui
nous devons nous identifier, s'est



humilié, s’est anéanti et a obéi
jusqu'à la mort, par amour du Père.
(Ph 2,8).

2. Les chemins de l'humilité

La connaissance de notre identité en
tant qu'être humain ne suffit pas
pour être humble. Il est également
nécessaire de connaître notre moi
individuel avec nos circonstances,
nos talents, nos défauts et nos
limitations personnelles. Il y a
d'innombrables textes dans lesquels
saint Josémaria nous rappelle que
nos propres actions, les épreuves, les
chutes, le jugement d'autrui,
l'examen de conscience, les
tentations... nous permettent de
mieux nous connaître et nous
conduisent donc à l'humilité.

Mais tout ceci, dans lequel
l’intelligence joue un rôle
fondamental, n’est que le premier
pas. L'humilité requiert également
l'acceptation par notre volonté de



notre identité, c'est-à-dire du plan de
Dieu pour chacun de nous ; et la lutte
constante pour nous y adapter.
Comment savoir franchir ces étapes ?
Comment acquérir l’humilité ?

a) la prière

Tout d’abord, en ayant recours à la
prière, au dialogue avec Dieu :
l’humilité n’est pas le fruit de la
réflexion et de l’introspection, et
encore moins d’une simple décision
de notre volonté. Sans la grâce de
Dieu, nous ne pouvons pas nous
connaître ni pratiquer l'humilité. Par
conséquent, tout d’abord, comme
c’est le cas pour toutes les vertus,
nous devons la demander à Dieu : «
Mon bon Jésus, puisque je dois être
apôtre, il est nécessaire que tu me
rendes très humble. Le soleil
enveloppe de lumière tout ce qu'il
touche : Seigneur, remplis-moi de ta
clarté, divinise-moi ; que je
m'identifie à ton adorable Volonté,



pour me transformer en l'instrument
que tu désires... Donne-moi ta folie
d’humiliation : celle qui t'a conduit à
naître dans la pauvreté, à faire un
travail sans éclat, à mourir dans
l'infamie, cloué sur un morceau de
bois, à t'anéantir dans le Tabernacle
» (S 273).

C’est seulement en contemplant
constamment la vie de Jésus (AD 97,
236) et en méditant ses
enseignements que nous
apprendrons à nous comporter avec
humilité : une humilité que Dieu,
comme un don surnaturel, insuffle
dans l’âme, par cette voie de la
prière, avec lumière et force
insoupçonnées auparavant (AD 20).

b) La lutte contre l'orgueil

« Nous essayons toujours d'être des
rois, même si ce n’est que du
royaume de notre misère » (QCP 17).
Par conséquent, pour que Dieu règne
dans nos vies, l'humilité doit mettre



le moi à sa place : par rapport à Dieu,
aux autres, à la création tout entière.
Cela évite les défauts d'appréciation
de nos propres capacités, les
évasions, les décentrements, les
tensions, les comparaisons, en luttant
pour être là où il nous revient d’être
(C 832) et pour être pleinement ce
que Dieu veut que nous soyons (E
116). « Seigneur, supprime de ma vie
l’orgueil ; brise mon amour-propre,
cette volonté de m'affirmer moi-
même et de m'imposer aux autres.
Fais que le fond de ma personnalité
soit de m'identifier à Toi » (QCP 31).

Pour que le "moi" profond et définitif
triomphe, c'est-à-dire pour laisser le
Christ vivre en nous, il est nécessaire
de tenir à distance cet autre "moi" du
vieil homme qui cherche sa vaine
gloire (C 780), l'enfermant dans lui-
même : « L’orgueil paralyse la
charité. — Demande chaque jour au
Seigneur, pour toi et pour tous, la
vertu d’humilité, car l’orgueil



s’accroît, avec les années, s’il n’est
pas corrigé à temps » (F 596). Il faut
donc vouloir être humble. Mais de
l’humilité, personne ne sait rien
jusqu’au moment de l’exercer. « Tu
me disais : "il faut décapiter le
'moi’… !" — Mais, comme il en coûte,
n'est-ce pas ? » (S 279). « Comme il en
coûte de vivre l’humilité ! La sagesse
populaire chrétienne nous apprend
que “l’orgueil nous survit vingt-
quatre heures encore” » (F 599).

L’orgueil ne pénètre pas seulement
dans l'intelligence et la volonté, mais
aussi dans l'imagination, dans la
mémoire, dans tous les sens, exaltant
son propre jugement, son propre
pouvoir, la recherche du plaisir... Il
se manifeste de mille manières car
ses déguisements sont variés, infinis.
Saint Josémaria, suivant la sagesse
morale chrétienne, cherche à les
démasquer : « L’orgueil est le pire des
péchés et le plus ridicule. S’il
parvient à nous tourmenter avec ses



hallucinations multiples, nous nous
revêtons d’apparences, nous nous
remplissons de vide (…). L’orgueil est
désagréable, même d’un simple point
de vue humain : celui qui se
considère supérieur à tout et à tous,
se contemple continuellement lui-
même et méprise les autres, qui lui
répondent en se moquant de sa vaine
fatuité » (AD 100).

Et pour aider à aiguiser la lutte
contre l'orgueil, saint Josémaria en
signale de manière concrète et
réaliste de multiples manifestations :
« - penser que ce que tu fais ou dis
vaut plus que ce que disent ou font
les autres ; vouloir toujours avoir
gain de cause ; discuter sans raison
ou, quand tu as raison, insister avec
entêtement et de manière
désagréable ; donner ton avis sans
qu'on te le demande et sans que la
charité l'exige ; mépriser le point de
vue des autres ; ne pas considérer
que tes dons et qualités te sont prêtés



» (S 263) ; ne pas se laisser aider ni
corriger (S 707) et tant d'autres
exemples.

Si elles ne rectifient pas, « beaucoup
d'âmes qui pourraient goûter une
joie immense, deviennent, par
orgueil et présomption,
malheureuses et stériles » (QCP 18).

c) sincérité

Quelle est donc importante la vertu
de sincérité sur laquelle saint
Josémaria insiste tant, à l’unisson de
la tradition spirituelle chrétienne !
Elle joue en effet un rôle
fondamental sur le chemin de
l’humilité car c’est la porte ouverte à
la grâce divine : sincérité envers Dieu
dans la prière et envers ceux vers qui
nous nous tournons pour recevoir
des conseils dans notre lutte
intérieure et dans la confession, en
reconnaissant nos limites et nos
péchés.



« J'insiste parce que c’est capital » :
toutes les misères se surmontent «
grâce à l’humilité, à la sincérité dans
la direction spirituelle et au
sacrement de Pénitence. Allez vers
ceux qui orientent votre âme, avec le
cœur grand ouvert ; ne le fermez pas,
car si le démon muet s’y installe,
vous l’en chasserez difficilement.
Excusez mon rabâchage, mais je
crois indispensable de graver en
lettres de feu dans votre esprit l’idée
selon laquelle l’humilité, et sa
conséquence immédiate, la sincérité,
relient les autres moyens et s’avèrent
être le fondement de l’efficacité » (AD
188)

d) l’enfance spirituelle

Pour avancer plus légèrement sur le
chemin de l'humilité, saint Josémaria
nous invite à découvrir le raccourci
de l'enfance spirituelle : « Soyez
vraiment comme des enfants ! Plus
vous le serez, mieux ce sera (...). Les



grandes chutes, celles qui ravagent
profondément l’âme, et qui sont
parfois presque irréparables, sont
toujours provoquées par l’orgueil,
qui porte à se croire adulte,
autosuffisant. Dans ces cas-là
l’individu est comme incapable de
demander de l’aide à qui pourrait la
lui fournir, non seulement à Dieu,
mais à l’ami, au prêtre. (...). Aiguisez
votre faim, votre aspiration à devenir
des enfants. Croyez bien que c’est le
meilleur moyen de vaincre l’orgueil
» (AD 147).

Et comme il avait fait sienne cette
attitude, sans pour autant rendre
obligatoire le chemin de l'enfance
spirituelle pour les fidèles de l'Opus
Dei (CECH, page 916), il pouvait
s'exclamer peu de temps avant sa
mort, à la veille de son jubilé
sacerdotal : « Au tournant de ces
cinquante ans, je suis comme un
enfant qui balbutie. Je commence, je
recommence chaque jour. Et ainsi de



suite jusqu’à la fin des jours qui me
restent ; en recommençant toujours
» (AVP, III, page 755).

e) La valeur des humiliations

De la « science de la croix », saint
Josémaria comprend la valeur
inestimable des humiliations pour le
progrès de l'humilité et, par
conséquent, de la vie intérieure : «
Écoute-moi bien, mon enfant : tu dois
te considérer heureux quand on te
maltraitera, et qu’on te déshonorera ;
quand beaucoup de gens se
dresseront contre toi et qu’il sera à la
mode de te cracher dessus, car tu es
“omnium peripesma”, comme une
ordure pour tous... — Cela coûte, cela
coûte même beaucoup. C’est dur,
jusqu’au moment où, enfin, un
homme s’approche du tabernacle, se
voit considéré comme s’il était à lui
seul toute la saleté du monde, comme
un pauvre ver de terre et dit pour de
bon : “Seigneur, si tu n’as pas besoin



de mon honneur, pourquoi, moi, en
voudrais-je ?”Jusqu’à ce moment ce
fils de Dieu n’avait pas su ce que
c’était que d’être heureux: jusqu’à ce
qu’il parvienne à cette nudité, à ce
don de soi, qui est don d’amour, mais
fondé sur la mortification, sur la
douleur » (F 803).

Par conséquent, « notre seul
triomphe doit être celui de l'humilité
» (QCP 19), ce qui nous conduit
également à pardonner, aussi
souvent que nécessaire, à l'exemple
du Christ (S 805). « Voilà le chemin
sûr : aller par l’humiliation à la
Croix ; et de la Croix, avec le Christ, à
la Gloire immortelle du Père » (F
1020). Et saint Josémaria ne cesse
d’insister : « Lorsque tu contemples
la scène de l’Incarnation, ravive dans
ton âme la résolution d’une “humilité
pratique”. Considère qu’il s’est
abaissé et qu’il a pris notre pauvre
nature. — C’est pourquoi, chaque
jour, tu dois réagir —immédiatement



—, avec la grâce de Dieu, pour
accepter—pour aimer— les
humiliations que le Seigneur te
réservera » (F 139).

f) La fausse humilité

En même temps, il nous encourage à
réagir contre certains clichés et faux
concepts d'humilité répandus parmi
les chrétiens. Outre l'orgueil qui
semble oublier notre misère pour
souligner une prétendue grandeur, il
existe également une fausse humilité
qui, de différentes manières, ne fait
que souligner la misère.

En premier lieu, l’humilité purement
extérieure, qui se manifeste par des
mots et des attitudes : « Tu n’es pas
humble lorsque tu t’humilies, mais
bien lorsqu’on t’humilie et que tu le
supportes pour le Christ » (C 594). «
Dans l'expérience et la pratique
spirituelle de saint Josémaria,
certains actes extérieurs
d'humiliation étaient très suspects



d’inauthenticité, de fausse humilité.
En fait, il veut éviter à la racine tout
ce qui semble être une simple
extériorité qui choquait avec le
naturel de la vie chrétienne dans le
monde, qu'il prêchait » (CECH, pp.
718-719). « Il serait lamentable que
quelqu'un conclue, en voyant les
catholiques se comporter dans la vie
sociale, qu'ils agissent en gens
pusillanimes, comme inhibés. Il n'y a
pas lieu d'oublier que notre Maître
était — qu'il est — "perfectus homo",
un Homme parfait » (S 421). C’est
peut-être pour éviter ce risque, qu’on
ne trouvera pas chez saint Josémaria
(CECH, p. 719) les quelques conseils
insistants de certains auteurs
spirituels invitant à
l’autodénigrement extérieur dans la
façon de se vêtir et de marcher.

Cependant, outre la fausse humilité
purement externe, il en existe
également d'autres formes plus
intérieures, telles que concentrer



l'attention sur ses propres défauts,
limitations et défaillances,
conduisant au découragement, au
pessimisme et à la tristesse (S 262).
Saint Josémaria répond fermement à
cette tentation fréquente et terrible :
« Ne t’afflige pas de n’être rien : ainsi
Jésus doit tout mettre en toi » (C 596).
Et il rappelle que « Être humble, ce
n'est pas ressentir l'angoisse ou la
crainte » (S 264).

Et il va au-devant, de manière encore
plus énergique si c’est possible, d’une
deuxième manifestation de fausse
humilité qui est fruit de la lâcheté, de
la paresse et de l'égoïsme. Voulant se
protéger, l'homme renonce à la
grandeur à laquelle il est appelé, par
peur de l’effort et des possibles
échecs que sa recherche entraîne (S
68). « Cette fausse humilité t’est bien
commode : tu es si humble, si
humble, que tu vas jusqu’à délaisser
des droits… qui sont des devoirs » (C
603). Par conséquent, insiste saint



Josémaria, « n’accordez pas le
moindre crédit à ceux qui présentent
la vertu de l’humilité comme de la
timidité humaine ou comme une
condamnation perpétuelle à la
tristesse. Se sentir argile, réparé avec
des agrafes, est une source
continuelle de joie ; cela veut dire
nous reconnaître peu de chose
devant Dieu : enfant, fils. Et, quand
on se sait pauvre et faible, y a-t-il
plus grande joie que celle de se
savoir aussi fils de Dieu ? » (AD 108).

3. Manifestations d'humilité

a) Humilité et vie ordinaire

En parlant d'humilité, saint
Josémaria pense particulièrement à
celle du chrétien ordinaire qui
cherche la sainteté au milieu du
monde, par le biais de son travail
professionnel. Dans la mesure où la
sanctification de la vie ordinaire
implique la réalisation d'un travail
sérieux, et que le travail sérieux est «



professionnel », sanctifier la vie
ordinaire signifie fondamentalement
sanctifier le travail professionnel
(qu'il ne faut donc pas confondre
avec le simple fait d'avoir un «
emploi » dans un certain secteur
professionnel). « Pour qu’il règne
dans le monde, il faut que des
hommes, le regard tourné vers le
Ciel, s’auréolent de prestige dans
toutes les activités humaines, et à
partir d’elles exercent un apostolat
de caractère professionnel dans le
silence et avec efficacité » (C 347).
Travailler ainsi est donc un «
serviam !» permanent, c’est-à-dire un
acte d’humilité (S 491). Ce qui signifie
que le contraire - ne pas bien
travailler, faire du mauvais bricolage
- est dans l’esprit de saint Josémaria
une manifestation de « non serviam !
» (QCP 50-51 ; AD 69-70).

Dans ce contexte, il s’agit de
l’invitation à être non seulement un
bon professionnel, mais aussi une



personne qui jouit de personnalité,
de prestige professionnel (C 372), non
comme une manifestation de vanité
ou de pouvoir, mais pour conduire
toute l’humanité à Jésus-Christ, le
rendant présent dans toutes les
ambiances et dans toutes les
professions. « Si toi, en vertu d'une
humilité fausse ou mal comprise, tu
t'isoles, en t'enfermant dans ton coin,
tu manques à ton devoir
d'instrument divin » (S 287).

b) Humilité et petites choses

L’effort pour vivre l’humilité dans la
vie ordinaire amène à découvrir « la
grandeur divine de
l’accomplissement fidèle des
obligations habituelles de chaque
jour, faite des luttes qui remplissent
le Seigneur de joie et qu’il est seul à
connaître avec chacun de nous » (AD
8). Nous échappons donc, dit saint
Josémaria, à « un autre ennemi subtil
de notre sanctification qui consiste à



penser que nous devons mener cette
bataille intérieure contre des
obstacles extraordinaires, contre des
dragons crachant le feu. C'est une
autre manifestation d'orgueil. Nous
voulons bien lutter, mais de façon
solennelle, accompagnés de la
sonnerie des trompettes et du
roulement des tambours. (...)
Écoutons le Seigneur qui nous dit : 
celui qui est fidèle dans les petites
choses l'est aussi dans les grandes, et
celui qui manque à la justice dans les
petites choses y manque aussi dans les
grandes. C'est comme s'Il nous
rappelait ceci : lutte à chaque instant
dans ces détails qui peuvent te
sembler insignifiants mais qui sont
grands à mes yeux ; accomplis
ponctuellement ton devoir ; souris à
celui qui en a besoin, même si tu
souffres ; consacre sans remords le
temps nécessaire à la prière ; viens
en aide à celui qui te cherche ;
pratique la justice, en la dépassant
avec la grâce de la charité » (QCP 77).



En accordant tant d’importance à la
valeur de ce qui semble petit à un
regard purement humain, saint
Josémaria nous invite à un réalisme
humble, qui évite de plonger notre
imagination dans l’exaltation de soi :
« Soyez-en convaincus, vous n’aurez
habituellement pas à réaliser de
prouesses éblouissantes, notamment
parce que d’ordinaire l’occasion ne
s’en présente pas. En revanche, les
occasions ne vous manqueront pas
de prouver votre amour de Jésus-
Christ dans les petites choses, dans ce
qui est normal » (AD 8).

c) Humilité et service : des
instruments entre les mains de Dieu

L'homme est un instrument : une
cause sans doute, surtout parce qu'il
est libre ; mais une cause seconde qui
laisse tous ses talents, toute sa vie, à
la disposition de Jésus-Christ (AD 21)
afin qu'Il puisse être Celui qui agit et
brille. D'où l'affection particulière de



saint Josémaria pour la figure de
l'âne, humble instrument de Jésus
lors de son entrée triomphale à
Jérusalem (C 606 ; F 381).

« Dieu a coutume de rechercher des
instruments faibles, pour
qu'apparaisse avec clarté et évidence
que l’œuvre est la sienne » (QCP 3 ; F
232). Cela dépend de notre réponse «
que le Seigneur puisse se servir de
nous et qu’à tous les carrefours du
monde où nous nous trouvions,
nous-mêmes bien appuyés sur Dieu,
nous soyons sel, levain et lumière.
Toi en Dieu, pour illuminer, pour
donner de la saveur, pour faire lever
la pâte et pour servir de ferment.
Mais n’oublions pas pour autant que
ce n’est pas nous qui créons cette
lumière : nous ne faisons que la
refléter. Ce n’est pas nous qui
sauvons les âmes en les poussant à
bien agir : nous ne sommes que des
instruments, plus ou moins dignes,
des desseins salutaires de Dieu. S’il



nous arrivait un jour de penser que
le bien que nous faisons est notre
œuvre, l’orgueil reviendrait en force,
pire encore, le sel perdrait sa saveur,
le levain pourrirait et la lumière
deviendrait ténèbres » (AD 250).

d) Se cacher et disparaître

Cette attitude se traduisit par une
norme de comportement habituelle
de saint Josémaria: « me cacher et
disparaître est ce qui me revient,
pour que seul Jésus brille » (AVP, III,
page 746) ; une règle d’une grande
importance dans sa spiritualité et
qu’il a vivement recommandée tout
au long de sa vie : « Je te conseille de
ne pas chercher de louange pour toi-
même, pas même celle que tu
mériterais: il vaut mieux passer
inaperçu, et que reste caché ce qu’il y
a de plus beau et de plus noble dans
notre activité, dans notre vie… Qu’il
est grand de se faire tout petit ! “Deo



omnis gloria !” A Dieu toute la
gloire ! » (F 1051).

Rechercher le prestige, être un
leader, s’accorde ainsi avec se cacher
et disparaître, propre à la bonne
divinisation, à l'humilité du fils de
Dieu. « Jésus-Christ nous cherche —
et son appel est un appel à la sainteté
— pour achever, avec Lui, la
Rédemption. Considérez son premier
enseignement : nous devons être co-
rédempteurs, en recherchant la
victoire, non pas sur notre prochain,
mais sur nous-mêmes. Comme le
Christ, nous avons besoin de nous
anéantir, de nous sentir serviteurs
des autres, pour les conduire jusqu'à
Dieu » (QCP 31). Ce « passer inaperçu
» signifie pour saint Josémaria
rejeter tout désir vain de se mettre
en avant ou d'affirmation de soi (IJC,
p. 63), pour vivre ce que Saint Jean-
Baptiste a dit : « il convient que Lui
grandisse et que moi je diminue » (Jn
3, 30) (QCP 58).



Dieu nous a montré le chemin : son
exemple éminemment pédagogique
est la base théologique de cette façon
de concevoir l'humilité (Cfr, p. 908).
Dieu lui-même se cache, pour que
nous puissions Le chercher
librement et sans crainte ; pour nous
apprendre concrètement que ce n'est
qu'en empruntant ce chemin de
disparition que nous pourrons
L'atteindre et manifester sa présence
aux autres : « L’efficacité co-
rédemptrice de nos vies — pour
l’éternité ! — ne peut se produire
qu’à partir de l’humilité, en
disparaissant afin que les autres
découvrent le Seigneur » (F 669).
C'est tout un jeu divin. Dieu se cache
dans la Création, dans l'Humanité du
Christ Rédempteur, dans l'activité de
l’Esprit-Saint Sanctificateur. Et non
seulement Il se cache, mais Il se rend
humble. Il devient un esclave pour
guérir notre orgueil et donner
l'exemple. « Jésus-Christ (...) de
condition divine, (...) s’anéantit Lui-



même, prenant condition d’esclave, et
devenant semblable aux hommes »
(Ph 2, 6-7). « Mes enfants, soyez saisis
de reconnaissance devant ce mystère
et apprenez ceci : tout le pouvoir,
toute la majesté, toute la beauté,
toute l’harmonie infinie de Dieu, ses
richesses grandes et
incommensurables, tout un Dieu ! est
demeuré caché dans l’Humanité du
Christ pour nous servir. Le Tout-
Puissant se montre décidé à
obscurcir sa gloire pour un temps,
afin de faciliter la rencontre
rédemptrice avec ses créatures » (AD
111). « Et il est encore plus caché
dans l’Hostie, par Amour pour les
hommes » (C 843).

« Se cacher et disparaître » : saint
Josémaria en trouve une autre raison
profonde dans la vie de Jésus. « Les
trente-trois années de Jésus ! : dont
trente années de silence et
d'obscurité ; de soumission et de
travail » (S 485).



e) simplicité

Le résultat, c’est simplicité, naturel,
désir d’être « un parmi d’autres », en
évitant de chercher des
applaudissements ou d’attirer
l'attention, « sans extravagances ni
niaiseries » (C 379). « En nous
comportant normalement, comme
nos semblables, et avec un sens
surnaturel, nous ne faisons que
suivre l’exemple de Jésus-Christ, vrai
Dieu et vrai Homme. Remarquez que
toute sa vie est pleine de naturel. Il
passe six lustres caché, sans attirer
l’attention, comme un travailleur
parmi d’autres, et on le connaît dans
sa bourgade comme le fils du
charpentier. Au long de sa vie
publique on ne remarque rien non
plus d’étrange ou qui détonne. Il
s’entourait d’amis comme n’importe
lequel de ses concitoyens et ne se
distinguait pas d’eux par sa conduite
(…) Il n’y avait en Jésus rien
d’extravagant. Je suis très ému par



cette règle de conduite de notre
Maître, qui passe comme un homme
parmi d’autres. (…) C’est ainsi que
nous devons nous comporter dans le
monde : comme notre Seigneur » (AD
121)

f) humilité collective et naturel

Saint Josémaria, fuyant tout ce qui
pourrait « ressembler à de la réclame
personnelle » (E 18) ou à une vaine
complaisance, rappelle l'importance
de vivre également l'humilité de
manière collective. L’homme prétend
parfois se glorifier par son
appartenance à différents groupes : à
une famille spécifique, à un lignage,
à un groupe social, à une ville, une
région, un pays, une race, un métier,
une certaine école ou une université,
à une religion ou à une institution
particulière... Cette fierté "collective"
peut donc se manifester de
différentes manières.



Ainsi, soulignant par exemple la
différence entre patriotisme et
nationalisme (S 315), saint Josémaria
met en garde contre l'orgueil
national ou celui de groupe (S 722) et
affirme que les paroles de l'apôtre «
il n’est plus question de Grec ou de
Juif, de circoncision ou
d’incirconcision, de Barbare, de
Scythe, d’esclave, d’homme libre ; il
n’y a que le Christ qui est tout et en
tout (Col 3, 11) » ont la « même
valeur qu'hier: devant le Seigneur il
n'existe pas de différence de nation,
de race, de classe, d'état... Chacun
d'entre nous est né de nouveau dans
le Christ, pour devenir une nouvelle
créature, un enfant de Dieu : nous
sommes tous frères et c'est en toute
fraternité que nous devons nous
conduire ! » (S 317).

L'expression "humilité collective"
apparaît très tôt dans les écrits de
saint Josémaria comme quelque
chose d’essentiel, afin d'éviter



l'erreur qui conduit à vanter
l'institution à laquelle on appartient,
au détriment des autres. « Cette
humilité collective si agréable à Dieu,
délivre de l'esprit de corps exagéré,
du fanatisme, du syndrome du petit
groupe. » Et il continue : « on doit
rejeter l’idée que ce que nous
sommes est bon, parce que c’est de
nous ; et que ce qui est des autres est
médiocre ou mauvais. Le Seigneur
accepte l’humilité collective comme
une offrande très agréable » (Lettre
24-XII-1951, n 42 : CMI, page 270, n
116).

En l’appliquant aux fidèles de l’Opus
Dei et à leur condition séculière qui
exige le naturel, le désir de ne se
distinguer en rien des autres
citoyens, saint Josémaria les invite à
diriger vers Dieu tout honneur et
toute louange, au point d’affirmer
que la plus grande gloire de l'Opus
Dei est de ne pas avoir de gloire
humaine. Il voulait que sa devise



personnelle soit une devise
collective : « faire et disparaître, ne
laisser briller que Jésus », ne
cherchant que la gloire de Dieu et le
service de l'Église et des âmes (AVP, I,
page 351).

g) Gratitude, componction, optimisme

L'humilité, en nous permettant de
tout voir en relation avec Dieu, nous
amène à accepter la réalité sur nous-
mêmes, sur les autres, sur le monde
dans lequel nous vivons : joies,
réussites, échecs, humiliations,
difficultés, souffrances. Tout cela se
traduit dans la vie et les écrits de
saint Josémaria en actions de grâces
continues, en une attitude de
componction et de demande de
pardon (QCP 138), en désirs de
rectification, dans un optimisme
permanent et plein de bonne
humeur, en évitant les plaintes et la
victimisation.



« Je regarde ma vie et je vois, en
toute sincérité, que je ne suis rien,
que je ne vaux rien, que je n’ai rien,
que je ne puis rien. Plus encore, que
je suis le néant ! Mais Lui est tout et,
en même temps, Il est à moi et je suis
à Lui, car Il ne me rejette pas et Il
s’est livré pour moi. Avez-vous vu
plus grand amour ? (...) j’examine ma
conduite, je m’étonne de la masse de
mes négligences (...) Mais mon
comportement, s’il m’afflige
véritablement, ne m’enlève pas la
paix. Je me prosterne devant Dieu et
lui expose avec clarté ma situation.
Je reçois aussitôt l’assurance de son
secours, et j’entends au fond de mon
cœur qu’Il me répète lentement : 
meus es tu (Is 43, 1). Je savais, et je
sais, de quoi tu es fait. En avant !
» (AD 215).

La conscience d'être un pécheur
envahi par la grâce de Dieu,
caractéristique des grands saints, a
conduit saint Josémaria à se



considérer comme « un pécheur qui
aime Jésus-Christ à la folie » (CECH,
p. 720-721), et à vérifier qu’« au fur et
à mesure où on avance dans la vie
intérieure, on perçoit ses défauts
personnels avec plus de netteté. Ce
qui arrive, c’est que l’aide de la grâce
produit l’effet de verres grossissants :
le plus petit tas de poussière, le petit
grain de sable quasi imperceptible
prend des dimensions gigantesques,
parce que l’âme acquiert la finesse
divine ; la plus petite ombre en vient
même à déranger la conscience, qui
n’apprécie que la pureté de Dieu
» (AD 20).

Mais l’expérience de sa propre
misère ne doit jamais conduire au
découragement : « Si, pour un motif
quelconque, tu t’éloignes de Lui,
réagis avec humilité, commences et
recommences, conduis-toi en fils
prodigue tous les jours et même à
plusieurs reprises au long d’une
même journée. Redresse ton cœur



contrit dans la confession, qui est un
authentique miracle de l’Amour de
Dieu » (AD 214). Nous découvrons
alors que « la miséricorde infinie du
Seigneur ne tarde pas à venir en aide
à celui qui L’appelle du fond de son
humilité » (AD 104), en apportant la
paix et la « vraie bonne humeur
» (QCP 18).

L’humilité ainsi vécue permettait à
saint Josémaria d’affirmer qu’en
faisant un bilan de sa vie, il avait «
éclaté de rire. Je me suis moqué de
moi-même et je me suis rempli de
gratitude envers Notre-Seigneur, car
c'est Lui qui a tout fait » (AVP, III,
page 756).

4. La Sainte Vierge, maîtresse
d'humilité

Il est constant et unanime dans la
tradition de l'Église de voir dans la
Vierge « le chef-d'œuvre » de Dieu. Ce
prodige s’est fait « quia respexit
humilitatem ancillae suae, parce que



Dieu a jeté les yeux sur la bassesse de
sa servante (Lc 1,48) : la plus grande
humilité s’unit à la plus grande gloire
» (QCP 178).

La profonde conviction que Marie est
une maîtresse sans pareille
d'humilité amène saint Josémaria à
lui demander qu'elle « nous entraîne
à marcher sur ce sentier » (S 289): «
Regardez Marie. Aucune créature ne
s’est jamais abandonnée avec plus
d’humilité aux desseins de Dieu.
L’humilité de l’ancilla Domini, de la
servante du Seigneur, est la raison
pour laquelle nous l’invoquons
comme causa nostra lætitiæ, cause de
notre joie. Ève, après avoir commis le
péché insensé de vouloir s’égaler à
Dieu, se cachait du Seigneur, toute
honteuse : elle était triste. Marie,
parce qu’elle s’avoue la servante du
Seigneur, devient Mère du Verbe
divin et se remplit de joie. Que son
allégresse de bonne Mère se
communique à nous tous : imitons



totalement Sainte Marie en cela, pour
ainsi ressembler davantage au Christ
» (AD 109).

Thèmes connexes : Naturel ;
Sincérité ; Vertus : considérations
générales.

Bibliographie : AD 94-109 ; C
589-613 ; QCP 12-21 ; S 259-289, S
696-726 ; AVP, I, pp. 389-392; CECH,
pp. 713-732; IJC, pp. 476-477 ; Pierre
Adnès, “Humilité”, in Dictionnaire de
spiritualité, 1969, cols. 1136-1187 ;
Joseph Ratzinger, “Laisser Dieu agir”,
6-X-02 L’Osservatore Romano.

María Isabel ALVIRA
DOMINGUEZ

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/humilite/
https://escriva.org/fr/camino/humilite/
https://escriva.org/fr/camino/humilite/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/le-triomphe-du-christ-dans-l-humilite/
https://escriva.org/fr/surco/humilite/
https://escriva.org/fr/surco/orgueil/
https://escriva.org/fr/surco/orgueil/


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-
humilite/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-humilite/
https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-humilite/
https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-humilite/

	HUMILITÉ

