
opusdei.org

BAPTÊME ET
CONFIRMATION

1. Baptême et vocation
baptismale. 2. Baptême et
fraternité chrétienne. 3.
Baptême, confirmation,
participation à la mission de
l’Église.

08/01/2024

1. Baptême et vocation baptismale.

2. Baptême et fraternité chrétienne.

3. Baptême, confirmation,
participation à la mission de l’Église.



La dimension sacramentelle de
l’existence chrétienne est l’un des
axes fondamentaux de la doctrine
contenue dans les écrits de saint
Josémaria. Sa prédication manifeste
l’intention claire de stimuler la
conscience de ce que la grâce
baptismale (et chrismale) implique
dans la vie du chrétien. La
pertinence de cette approche réside
dans le rejet d’un christianisme
formel, avec une approche
solidement construite sur la
nouveauté et la richesse que le
Baptême introduit dans l’âme (cf.
Illanes, 1994, pp. 612-613).

Saint Josémaria fait sien le cadre
trinitaire propre à la théologie
baptismale. Ainsi, unissant doctrine
et vie, il avertit que « par le Baptême,
Dieu Notre Père a pris possession de
notre vie, nous a incorporés à celle
du Christ et nous a envoyé le Saint-
Esprit » (QCP 128). De ce point de
vue, il n’hésite pas à dénoncer



certaines déficiences que l’on peut
trouver, à un moment ou à un autre,
dans la pratique pastorale, en se
référant aux aspects doctrinaux de
fond. Ainsi, à une époque où les
opinions contre le baptême des
enfants se répandaient, saint
Josémaria désapprouvait ceux qui
privent les nouveau-nés « de la grâce
de la foi, du trésor inestimable de
l'inhabitation de la Sainte Trinité
dans l'âme, qui vient au monde
entachée du péché originel » (QCP
78). Et face à certaines présentations
plus psychologiques ou sociales que
théologiques du sacrement de
Confirmation, il rappelle la doctrine
traditionnelle qui voit en lui « un
affermissement de la vie spirituelle,
une effusion silencieuse et féconde
de l'Esprit Saint pour que,
surnaturellement fortifiée, l'âme
puisse lutter — miles Christi, tel un
soldat du Christ — dans la bataille
intérieure contre l'égoïsme et la
concupiscence » (ibid.).



1. Baptême et vocation baptismale

L’évolution de la théologie
contemporaine a conduit à une
récupération graduelle et progressive
du concept de charisme, qui ne se
réduit pas exclusivement à des
phénomènes extraordinaires, en le
faisant converger avec la réalité de la
grâce présente dans l’âme. Dans ce
contexte, saint Josémaria évoque
fréquemment l’idée de « vocation
baptismale », remontant à cette
Tradition patristique qui considérait
les chrétiens comme des fidèles «
appelés au moyen de l’eau
» (TERTULLIEN, De Baptismo, p. 16).
« L'appel de Dieu, le caractère
baptismal et la grâce font que chaque
chrétien peut et doit pleinement
incarner la foi » (Entretiens 58). Par
le baptême, donc, tous les chrétiens
deviennent chrétiens « par vocation
», ce qui signifie que, quel que soit le
nombre de chrétiens existants, ils ne
le sont jamais à la manière d’un



groupe, mais à la suite d’une élection
singulière de la part de Dieu, qui les
invite à la communion avec Lui, en
les intégrant dans son plan de salut.
C’est dans cette vocation que réside
l’immense et commune dignité de
tous les baptisés, plus précieuse que
tout autre titre qu’un homme puisse
recevoir, et qui touche tout le monde
de la même manière : « Unique et
identique est la condition des fidèles
chrétiens, chez les prêtres et chez les
laïcs » (Aimer l’Église, n° 37). Tous les
chrétiens se situent face à la totalité
des exigences de la foi, avec une
radicalité que saint Josémaria aimait
à gloser en évoquant les premiers
chrétiens. En effet, ces disciples du
Christ de la première génération«
vivaient à fond leur vocation
chrétienne ; (…) recherchaient
sérieusement la sainteté à laquelle ils
étaient appelés par le fait, simple et
sublime, du Baptême » (Entretiens
24).



La racine baptismale de l’appel à la
sainteté élève cet appel au rang
d’exigence universelle – il touche
tous les baptisés – sans palliatifs
d’aucune sorte. « Cette doctrine
s'applique à n'importe quel chrétien,
parce que nous sommes tous
également appelés à la sainteté » ; et
avec une phrase explicite, il ajoutait :
« Il n'y a pas de chrétiens de
deuxième catégorie, obligés à mettre
en pratique un Évangile au rabais.
Nous avons tous reçu le même
baptême » (QCP 134). Nous sommes
devant l’un des points fondamentaux
de la doctrine de saint Josémaria, qui
a trouvé dans le Concile Vatican II
son expression magistrale : « l’appel
à la plénitude de la vie chrétienne et
à la perfection de la charité s’adresse
à tous ceux qui croient au Christ,
quel que soit leur état ou leur forme
de vie » (LG, 40).

La racine baptismale conduit à
souligner que la sainteté est une



réalité beaucoup plus riche qu’une
simple « question morale » ; ce n’est
pas seulement une question de
conduite adaptée à la loi morale qui
conduit à une perfection éthique,
mais c’est porter à sa plénitude la vie
qui a déjà été communiquée par le
Baptême. Ceci se comprend mieux si
l’on considère que, de ce point de
vue, la sainteté n’est rien d’autre que
« la plénitude de la filiation divine » 
(Lettre 2-II-1945, n. 8 :Ocáriz, 1996, p.
38), et que les deux – sainteté et
filiation – coïncident à partir du
Baptême. Être saint signifie, en bref,
être de bons enfants de Dieu ; par le
baptême, nous sommes déjà enfants
de Dieu, mais tout au long de sa vie,
le chrétien est appelé à grandir dans
sa condition de fils, en se configurant
toujours plus au Fils de Dieu. Cela
nous amène aussi à concevoir la
recherche de la sainteté comme un
processus qui ne regarde pas vers
l’avant de manière volontariste, mais
qui se renouvelle continuellement, se



nourrissant du don baptismal de la
grâce reçu à l’origine : « par la grâce
de Dieu, au moment où nous avons
reçu le baptême, à peine nés, la vie
surnaturelle a commencé dans notre
âme. Mais nous devons renouveler
notre détermination d’aimer Dieu
par-dessus toutes choses tout au long
de notre existence, et même au long
de chaque journée » (AD 27).

2. Baptême et fraternité chrétienne

La sainteté n’est pas une réalisation
individualiste, car elle a lieu in
Ecclesia. Être in Christo est toujours
être in Ecclesia, comme deux aspects
de l’unique réalité chrétienne.

Le chrétien a une relation
constitutive avec l’Église, enracinée
dans le Baptême lui-même, qui est
comme la « porte » par laquelle on
entre dans la communauté
chrétienne (LG, 7 ; cf. LG, 11). Suivant
les pas de la Tradition patristique qui
contemple l’Église, d’un point de vue



baptismal, comme l’utérus maternus,
le fondateur de l’Opus Deidit : «
l'Église nous sanctifie après notre
entrée en son sein par le Baptême.
Nouveau-nés à la vie naturelle, nous
pouvons déjà recevoir la grâce
sanctifiante. La foi d'une personne,
plus encore la foi de toute l'Église,
profitent à l'enfant par l'action du
Saint-Esprit, qui unifie l'Église et
communique les biens de l'une à
l'autre (Saint Thomas, S. Th. III, q. 68,
a. 9 ad 2). Cette maternité
surnaturelle de l'Église, que le Saint-
Esprit lui confère, est une merveille. 
La régénération spirituelle qui s'opère
par le Baptême est d'une certaine
façon semblable à la naissance
corporelle : de même que les enfants
qui sont dans le sein de leur mère ne
s'alimentent pas tout seuls mais se
nourrissent de l'aliment de la mère, de
même les petits enfants qui n'ont pas
l'usage de la raison et qui sont comme
des enfants dans le sein de leur Mère
l'Église, reçoivent le salut de l'action



de l'Église et non d'eux-mêmes (Ibid.,
ad 1) » (Aimer l’Église n° 31).

Cette symbiose entre le chrétien et
l’Église ne se réduit pas au moment
initial de l’existence chrétienne, mais
se poursuit et se développe tout au
long de la vie, culminant dans l’au-
delà. Chez saint Josémaria, la
conscience ecclésiale du chrétien
prend des connotations existentielles
très concrètes à travers la fraternité,
un point sur lequel on remonte une
fois de plus aux origines de l’Église.
Dans son premier écrit, Chemin,il
avait déjà dit : « “Saluez tous les
saints. Tous les saints vous saluent. À
tous les saints qui vivent à Éphèse. À
tous les saints dans le Christ Jésus,
qui sont à Philippes. ” N’est-il pas
émouvant, ce titre de “saints” que les
premiers chrétiens utilisaient entre
eux ?— Apprends à vivre avec tes
frères » (C 469). Et plus tard, dans
l’un des entretiens recueillis dans le
livre éponyme, il rappelle que : « Il



est essentiel à l'esprit chrétien (…)
d'éprouver l'unité avec ses frères
dans la foi. Il y a très longtemps que
je le pense : l'un des plus grands
maux de l'Église de nos jours est
l'ignorance où sont de nombreux
catholiques de ce que font et pensent
les catholiques d'autres pays ou
d'autres milieux sociaux. Il est
nécessaire d'actualiser cette
fraternité, que vivaient si
profondément les premiers chrétiens
» (Entretiens 61). Il ne s’agit
cependant pas d’une fraternité «
nostalgique », mais d’une réalité
forgée à partir de la filiation divine
née du Baptême, comme cela a déjà
été dit. « La faim de justice doit nous
conduire à la source première de la
concorde entre les hommes : être et
se savoir enfants du Père, frères
» (QCP 157).

3. Baptême, confirmation,
participation à la mission de
l’Église



Dans la prédication orale et écrite de
saint Josémaria, la condition
ecclésiale découlant du Baptême et
de la Confirmation s’accompagne de
la référence à la participation de tous
les baptisés à la mission de l’Église.
Le fondateur de l’Opus Dei a aspiré
en tout temps à éveiller l’énergie
apostolique potentielle contenue
dans la grâce baptismale et
augmentée ensuite dans la
Confirmation. Il parlait ainsi d’une
mission qui revient dès l’origine à
chaque chrétien en raison du
sacerdoce commun conféré par ces
deux sacrements : « Est apôtre le
chrétien qui se sent greffé sur le
Christ, identifié au Christ par le
Baptême ; habilité à lutter pour Lui
par la Confirmation ; appelé à servir
Dieu en travaillant dans le monde
par le sacerdoce commun des fidèles,
qui (…) donne la capacité de prendre
part au culte de l'Église, et d'aider les
hommes dans leur route vers Dieu,
par le témoignage de la parole et de



l'exemple, par la prière et par
l'expiation » (QCP 120). « Et tous les
chrétiens participent d'une certaine
façon à cette tâche [la sanctification
des hommes], grâce au caractère
qu'ils ont reçu dans les sacrements
du Baptême et de la Confirmation.
Nous devons tous nous sentir
responsables de cette mission de
l'Église, qui est la mission du Christ
» (Aimer l’Église, n° 32).

Dans cette ligne, et toujours en ce qui
concerne « les aspects et les
conséquences de la dignité et de la
responsabilité particulières que le
baptême confère aux personnes »,
saint Josémaria n’hésite pas à
critiquer les approches cléricales ou
pseudo hiérarchiques, dénonçant « le
préjugé suivant lequel les fidèles
ordinaires ne peuvent rien faire
d'autre qu'aider le clergé, dans des
apostolats ecclésiastiques. Il n'y a
aucune raison pour que l'apostolat
des laïcs soit toujours une simple



participation à l'apostolat
hiérarchique : il leur incombe le
devoir de faire, eux aussi, de
l'apostolat. Et cela, non en vertu
d'une mission canonique reçue, mais
parce qu'ils font partie de l'Église
»(Entretiens 21). On comprend ainsi
que la façon dont saint Josémaria
conçoit l’Église a été décrite comme «
une communauté spontanément
vitale » (Alonso, 1981, p. 582).

La dimension sacramentelle qui
encadre la prédication du fondateur
de l’Opus Dei sur l’appel universel à
la sainteté et à l’apostolat, fait
converger les deux aspects de
manière unitaire dans le sacerdoce
commun des fidèles, en accord avec
ce qui a été déclaré à Vatican II (LG,
10). Cette unité se réfère à la
christologie, car « le chrétien est
oblige d'être alter Christus, un autre
Christ, le Christ Lui-même. Par le
Baptême, nous avons tous été
institués prêtres de notre propre



existence pour offrir des sacrifices
spirituels, agréables à Dieu par Jésus-
Christ, et pour réaliser chacune de
nos actions dans un esprit
d'obéissance à la volonté de Dieu,
perpétuant ainsi la mission de Dieu
fait Homme » (QCP 96). Puisque, dans
un contexte analogue, « il n'est pas
possible de séparer, chez le Christ,
son être de Dieu-Homme de sa
fonction de Rédempteur » (QCP 106),
il n’est pas non plus possible chez le
chrétien de séparer l’appel à la
sainteté et l’invitation à l’apostolat.
Cela lui permet de dire avec une
solidité doctrinale que « la
sanctification forme un tout
indissociable avec l'apostolat » (QCP
145), et que « être chrétien, c'est
avoir été régénéré par Dieu et
envoyé annoncer aux hommes le
salut » (QCP131). On prend ainsi ses
distances avec, à la fois, un
spiritualisme désincarné étranger
aux besoins des hommes et un



activisme apostolique débridé et
finalement inefficace.

Il faut ajouter que cet enracinement
continu de la mission apostolique de
tous les fidèles dans les sacrements
du Baptême et de la Confirmation,
sans que soit nécessaire une
quelconque mission officielle de la
hiérarchie ecclésiastique, ne cherche
pas à susciter des « revendications
ministérielles » parmi les fidèles
laïcs, ni à entrer en conflit avec
l’autorité de l’Église. S’ils ne sont pas
en « communion soignée avec la
Hiérarchie », les fidèles chrétiens
n’ont pas le droit de revendiquer leur
sphère légitime d’autonomie
apostolique (cf. Entretiens 21). En
outre, il ne s’agit pas seulement
d’être en communion avec la
Hiérarchie, mais d’être conscient que
le sacerdoce commun des fidèles a
un besoin absolu du sacerdoce
ministériel, y compris d’un point de
vue apostolique, car, dans le



développement de leur mission, il
arrive un moment où les fidèles
rencontrent le « mur sacramentel. La
fonction sanctifiante du laïc a besoin
de la fonction sanctifiante du prêtre,
qui administre le sacrement de la
pénitence, célèbre l'Eucharistie et
proclame la parole de Dieu au nom
de l'Église » (Entretiens 69). Il y a une
harmonie entre les deux réalités, qui
se reflète dans les dernières paroles
que l’on conserve de la prédication
de saint Josémaria, le jour même de
sa mort, quand, s’adressant à un
grand groupe de femmes, fidèles de
l’Opus Dei, il leur a dit : « Vous, parce
que vous êtes chrétiennes, vous avez
une âme sacerdotale, comme je vous
le dis à chaque fois que je viens ici.
Vos frères laïcs ont aussi une âme
sacerdotale. Vous pouvez et devez
travailler avec cette âme
sacerdotale ; et avec la grâce du
Seigneur et notre sacerdoce
ministériel à nous, prêtres de
l’Œuvre, nous travaillerons



efficacement » (Del Portillo,1976, p.
22).

Thèmes connexes : Âme sacerdotale ;
Fidèles Chrétiens ; Filiation divine ;
Église ; Sacerdoce commun ;
Sacrements : Exposition d’ensemble ;
Sainteté ; Vocation.

Bibliographie Luis Alonso, « La
vocation apostolique du chrétien
dans l’enseignement de Mons.
Escrivá de Balaguer », ScrTh, 13
(1981), pp. 567-628 ; Antonio Aranda,
« Le chrétien, « alter Christus, ipse
Christus » dans la pensée du
Bienheureux Josémaría Escrivá de
Balaguer », in Manuel Belda - José
Escudero - José Luis Illanes - Paul
O’Callaghan (eds.) La sainteté et le
monde. Actes du symposium
théologique d’étude sur les
enseignements du bienheureux



Josemaría Escrivá (Rome, 12-14
octobre 1993), Madrid, EUNSA, 1996,
pp. 129-187 : Philip Goyret L'unzione
nello Spirito. Il battesimo e la cresima,
Città del Vaticano, Libreria Editrice
Vaticana, 2004 ; José Luis Illanes, « Le
chrétien, « alter Christus, ipse
Christus » dans la pensée du
Bienheureux Josémaría Escrivá de
Balaguer », in Gonzalo Aranda -
Claudio Basevi - Juan Chapa (eds.) 
Bible, exégèse et culture. Études en
l’honneur du Prof. D. José María
Casciaro, Pampelune, EUNSA, 1994,
pp. 605-622 ; Fernando Ocáriz, «
Vocation à la sainteté dans le Christ
et dans l’Église », dans Manuel Belda
- José Escudero - José Luis Illanes -
Paul O’Callaghan (eds.) La sainteté et
le monde. Actes du symposium
théologique d’étude sur les
enseignements du bienheureux
Josemaría Escrivá (Rome, 12-14
octobre 1993), Madrid, EUNSA, 1996,
pp. 35-54 ; Álvaro del Portillo Mons.
Escrivá de Balaguer, témoin d’amour



pour l’Église, Madrid, Cuadernos
Mundo Cristiano, 6, 1976 ; Pedro
Rodríguez,« Baptême et vocation
chrétienne », in Euclides Eslava
Gómez (dir.) Vocation chrétienne et
appel à la sainteté, Chia, Université
de La Sabana, 2003, p. 7-26 ; Ana
María Sanguineti, « Dimension
sacramentelle de la vie quotidienne
des enfants de Dieu dans son Église :
une contribution théologique », dans
GVQ, V/2, pp. 215-231.

Philip Goyret

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-
bapteme-et-confirmation/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-bapteme-et-confirmation/
https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-bapteme-et-confirmation/
https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-bapteme-et-confirmation/

	BAPTÊME ET CONFIRMATION

