
opusdei.org

ÂME SACERDOTALE

1. L’âme sacerdotale du
chrétien. 2. Âme sacerdotale et
mentalité laïque. 3. La Très
Sante Vierge Marie, modèle
pour l’âme sacerdotale du
chrétien.

08/01/2024

1. L’âme sacerdotale du chrétien.

2. Âme sacerdotale et mentalité
laïque.

3. La Très Sante Vierge Marie,
modèle pour l’âme sacerdotale du
chrétien.



Saint Josémaria a vécu de manière
unique l'identité avec le Christ qu'il a
prêchée pour chaque prêtre et pour
tous les baptisés. « Quelle est
l'identité du prêtre ? Celle du Christ.
Tous les chrétiens peuvent et doivent
être non plus alter Christus, mais ipse
Christus : d'autres Christs, le Christ
Lui-même ! Mais chez le prêtre, cela
se produit immédiatement, de
manière sacramentelle » (AIG, p. 70).
Pendant toute son existence, il a
mené une vie sacerdotale en
identification intime avec les
sentiments du Christ. Tous ses gestes
étaient pénétrés d'un empressement
médiateur : intercéder sans cesse
auprès de Dieu pour les âmes, les
approcher et les rapprocher une à
une de l'amour paternel de Dieu, les
invitant à pénétrer dans les richesses
insondables de la vie chrétienne.

Il considérait l'Église comme
l'ensemble des fidèles chrétiens tous
appelés à la sainteté, dans une



conjonction organique de dons et de
fonctions, structurée
hiérarchiquement - sacerdoce
ministériel et sacerdoce commun -, et
qui devait poursuivre dans le temps
la mission rédemptrice et
sanctificatrice de Jésus-Christ, Chef
de son Corps Mystique (cf. LG, 7-8). Il
s'est senti obligé de faire connaître
cette vérité capitale : « J’ai
constamment prêché cette
possibilité, surnaturelle et humaine,
que Dieu notre Père met entre les
mains de ses enfants : participer à la
Rédemption réalisée par le Christ
» (AD 263).

L'enseignement du fondateur de
l'Opus Dei s'articule autour de
notions spécifiquement
sacerdotales : médiation, salut des
âmes, sacrifice. Et l'universalité de
l'appel à la co-rédemption, qui est au
cœur même de son message, naît de
la clarté et de la précision
théologique et juridique avec



lesquelles il pose l'égalité radicale de
tous les fidèles chrétiens dans
l'Église, en la fondant sur son aspect
le plus profond : l'identification au
Christ qui implique la participation à
sa mission rédemptrice, chacun selon
sa vocation et ses circonstances
particulières.

1. L'âme sacerdotale du chrétien

Pour comprendre le contenu de
l'expression « âme sacerdotale » dans
la prédication de saint Josémaria, il
semble nécessaire de se référer à ses
enseignements sur le sacerdoce
commun, où elle trouve son
fondement.

Cette doctrine, élaborée à partir des
expressions fortes de l'Écriture
Sainte (cf. Ex 19, 5-6 ; Is 61, 3-6 ; Rm
12, 1 ; 1P 2, 4-5, 9-10 ; Ph 2, 5 ; Apoc. 1,
5-6) et des Pères, est une constante
dans ses écrits. Elle présente des
nuances tout à fait originales du fait
de la profondeur avec laquelle il



médite sur le mystère de la
Rédemption et sur celui de son
charisme de fondateur : ouvrir dans
l'Église un chemin de sainteté, d’»
âmes contemplatives au milieu du
monde » pour sanctifier - racheter -
le monde de l'intérieur.

a) Le sacerdoce commun des fidèles,
fondement de l'âme sacerdotale

Dès le début de son activité pastorale,
saint Josémaria souligne, avec une
conviction persuasive, que Dieu a
voulu faire participer les chrétiens
au caractère plein et définitif du
sacerdoce du Christ, afin de
continuer à maintenir sa présence
rédemptrice parmi les hommes : «
C'est encore le Christ qui passe ! Le
Christ qui continue de passer dans
les rues et les places du monde, en
ses disciples, les chrétiens » (QCP 71).
Par le Baptême, tous les fidèles
participent au sacerdoce du Christ et
sont appelés à partager leurs



sentiments, leur désir des âmes, leur
dévouement rédempteur qui doit se
manifester dans tous les domaines de
la vie : famille, travail, relations
sociales. « La grande mission que
nous recevons, avec le baptême, est
celle de la co-rédemption » (QCP 120).
Le sacerdoce commun est donc le
sacerdoce de notre propre vie, de
sorte que le chrétien, chaque
chrétien, est habilité à offrir sa
propre existence comme une « hostie
agréable » à Dieu (Rm 12, 1 ; 1 P 2, 5).

On peut participer au sacerdoce
unique du Christ d'une autre
manière en vertu du sacrement de
l'Ordre, à l’origine du sacerdoce
ministériel par lequel le prêtre est
spécifiquement configuré avec le
Souverain Prêtre et peut agir en la
personne du Christ-Tête, en
conférant les sacrements de la
Pénitence et de l'Eucharistie. La
différence entre les deux sacerdoces
n'est pas de degré, mais d'essence (cf.



LG, 10 ; DEL PORTILLO, 1990, pp.
42-43). Les autres fidèles sont
incorporés au Christ par le baptême,
mais ils n'ont pas le pouvoir d'agir in
persona Christi Capitis. Le pouvoir
conféré par l'Ordre sacerdotal n'est
pas détenu par les fidèles laïcs qui se
trouvent devant ce que saint
Josémaria appelait de façon imagée 
le mur sacramentel. « La fonction
sanctifiante du laïc a besoin de la
fonction sanctifiante du prêtre, qui
administre le sacrement de la
pénitence, célèbre l'Eucharistie et
proclame la parole de Dieu au nom
de l'Église » (Entretiens 69). Il existe
donc une relation intime entre les
deux sacerdoces, qui se présupposent
et se complètent dans le contexte de
l'appel commun à la sainteté et à
l'accomplissement de la mission de
l'Église. « Notre Seigneur Dieu nous a
tous appelés à la plénitude de la
charité, à la sainteté (…). Le prêtre
n'est pas plus que le laïc, ni en tant
qu'homme ni en tant que fidèle



chrétien » (AIG, pp. 68-69, 72), c'est
seulement la manière de participer
au sacerdoce du Christ qui est
différente.

En expliquant la doctrine
théologique du sacerdoce commun,
saint Josémaria ne se limite pas à
exposer théoriquement cette vérité,
mais il pousse à placer toute
l'existence sous l'impulsion de ce
sacerdoce, en transformant toute la
vie en prière, sacrifice, culte à Dieu.
En harmonie avec saint Paul, il
affirme : « L'on comprend, mes
enfants, que l'Apôtre pouvait écrire :
tout est à vous ; mais vous êtes au
Christ, et le Christ est à Dieu (1 Co 3,
22-23). Il s'agit d'un mouvement
ascendant que le Saint-Esprit,
partout présent en nos cœurs, entend
provoquer dans le monde : à partir
de la terre, jusqu'à la gloire du
Seigneur. Et pour qu'il fût clair que
même ce qui semble le plus
prosaïque était inclus dans ce



mouvement, saint Paul écrivait
également : soit donc que vous
mangiez, soit que vous buviez, et quoi
que vous fassiez, faites tout pour la
gloire de Dieu (1 Co 10, 31)
» (Entretiens 115).

Dans ce contexte, il utilise
l'expression âme sacerdotale pour
exprimer la disposition habituelle à
exercer notre propre participation
au sacerdoce éternel du Christ. C'est
une impulsion intérieure qui
imprègne l'être et l'agir du chrétien
de sens apostolique et co-
rédempteur. « Par le baptême, nous
avons tous été institués prêtres de
notre propre existence pour offrir 
des sacrifices spirituels, agréables à
Dieu par Jésus-Christ, et pour réaliser
chacune de nos actions dans un
esprit d'obéissance à la volonté de
Dieu, perpétuant ainsi la mission de
Dieu fait Homme » (QCP 96).



De même que l'âme est la forme du
corps, l'âme sacerdotale doit
informer tous les moments et toute
l'activité de l'existence chrétienne.
Comme dans la vie du Christ où
toutes ses actions étaient imprégnées
du désir rédempteur qu'Il porte dans
son cœur, l'âme sacerdotale, qui
participe de ces mêmes sentiments, a
un sens vif du péché et du besoin
d'expiation, ainsi que de l'appel à
transformer toute vie en louange de
Dieu, en union avec le Christ et son
Sacrifice sur l'autel. La grâce de
l'Esprit Saint apporte avec elle toutes
les vertus nécessaires qui permettent
au sacerdoce spirituel reçu dans le
Baptême de porter du fruit dans des
œuvres : la foi donne de la clarté
pour que l'activité quotidienne -
travail, relations familiales et
sociales - devienne un lieu de
rencontre avec Dieu ; la charité
pousse à faire de sa propre vie une
offrande et un service ; et l'espérance
conduit à répandre en tout temps la



joie propre à celui qui se sait fils de
Dieu et héritier du ciel.

« Regardez : la Rédemption,
consommée lors de la mort de Jésus
dans la honte et dans la gloire de la
Croix,scandale pour les Juifs, folie
pour les païens (1 Cor 1, 23), se
poursuivra par la volonté de Dieu
jusqu'à ce que vienne l'heure du
Seigneur. Il est impossible de vivre
selon le cœur de Jésus sans se sentir
envoyés comme Lui, peccatores
salvos facere (1 Tim 1, 15), pour
sauver tous les pécheurs, et
convaincus de la nécessité de se
confier chaque jour davantage à la
miséricorde de Dieu. C'est pourquoi
notre désir le plus ardent est de nous
considérer comme co-rédempteurs
avec le Christ, sauver avec Lui toutes
les âmes, parce que nous sommes,
nous voulons être ipse Christus,
Jésus-Christ Lui-même, et Lui s'est
donné Lui-même en rançon pour tous
(1 Tm 2, 6) » (QCP 121).



Il est significatif, tant de la radicalité
avec laquelle il approfondit la
doctrine du sacerdoce commun que
de son appréciation des femmes, que
certaines de ses déclarations les plus
claires en ce sens s'adressent
précisément aux femmes : « Vous, en
tant que chrétiennes, vous avez une
âme sacerdotale », affirmait-il
quelques heures avant de quitter
cette terre (26-VI-1975, cité dans DEL
PORTILLO, 1976, p. 22), et dans une
autre occasion assez proche il
s'exprimait de manière similaire : »
Moi à l'autel, je suis le Christ, je ne
suis pas Josémaria. Toi, tu es une
femme, mais tu as aussi une âme
sacerdotale, c'est Saint Pierre qui le
dit : vous êtes une race choisie, un
sacerdoce royal, une nation sainte...
et il le dit aux hommes et aux
femmes, à tous les chrétiens : donc tu
es ipse Christus, le Christ lui-même
» (Catéchèse en Amérique, I, 1974, p.
587 : AGP, Bibliothèque, P05).



b) Âme sacerdotale et identification
au Christ

Les deux textes que nous venons de
citer, dans lesquels il est dit que le
chrétien ne doit plus être « alter
Christus, mais ipse Christus » (QCP
104), montrent le rapport interne
entre l'âme sacerdotale et
l'identification au Christ. Cette
identification a une racine
sacramentelle que saint Josémaria a
clairement rappelée à plusieurs
reprises. « Le chrétien se sait greffé
sur le Christ par le Baptême, habilité
à lutter pour le Christ par la
Confirmation, appelé à agir dans le
monde par sa participation à la
fonction royale, prophétique et
sacerdotale du Christ, devenu une
seule et même chose avec le Christ
par l'Eucharistie, sacrement de
l'unité et de l'amour. C'est pourquoi,
comme le Christ, il doit vivre face
aux autres hommes, en regardant
avec amour chacun de ceux qui



l'entourent ainsi que l'humanité tout
entière » (QCP 106).

Mais cette base ou racine
sacramentelle doit résonner dans la
vie. Le chrétien doit laisser la vie du
Christ « se manifester en [lui] » (QCP
104), « car le Christ veut s'incarner
dans nos occupations, et animer
jusqu'aux plus humbles de nos
actions » (QCP 174). Pour cela, il est
nécessaire de connaître et d'aimer le
Christ, d'avoir ses mêmes sentiments.
« Le chrétien doit, par conséquent,
vivre selon la vie du Christ, en
faisant siens les sentiments du Christ,
de manière à pouvoir s'écrier avec
saint Paul, non vivo ego, vivit vero in
me Christus (Ga 2, 20), et si je vis, ce
n'est plus moi, mais le Christ qui vit
en moi » (QCP 103). Et il précise : «
pour être ipse Christus il faut se
regarder en Lui. (…) encore faut-il
apprendre de Lui des manières et
des attitudes. Et surtout, il faut
contempler sa vie, son passage sur la



terre, ses traces (…). C'est ainsi que
nous nous sentirons mêlés à sa vie
» (QCP 107), « nous devons, en effet,
reproduire en nous le Christ vivant,
en connaissant le Christ » (QCP 14).

Le chrétien configuré avec le Christ,
« s'il laisse le Christ régner en son
cœur » (QCP 183), participera aussi à
sa mission, afin de retrouver « la
plénitude de l'efficacité salvatrice du
Seigneur dans toutes ses activités
humaines » (ibid.). « Il n'est pas
possible de séparer chez le Christ son
être de Dieu fait homme et sa
fonction de Rédempteur. Le Verbe a
voulu s'incarner pour sauver les
hommes, pour qu'ils ne fassent qu'un
avec Lui. Voilà la raison de sa venue.
Nous le récitons dans le Credo. Il est
descendu du ciel pour nous et pour
notre salut » (QCP 122). Et de même,
chez le chrétien, il ne peut y avoir
d'activité qui ne soit imprégnée de ce
désir rédempteur, car « embrasser la
foi chrétienne, c'est s'engager à



poursuivre la mission de Jésus parmi
les créatures. Chacun d'entre nous
doit être alter Christus, ipse Christus,
un autre Christ, le Christ lui-même.
Ce n'est qu'ainsi que nous pourrons
mener à bien cette vaste, cette
immense entreprise qui n'aura
jamais de fin : sanctifier de
l'intérieur toutes les structures
temporelles en y portant le ferment
de la Rédemption » (QCP 183).

c) La Sainte Messe, point de référence
décisif pour l'âme sacerdotale

« Grâce au Baptême et à la
Confirmation, le peuple sacerdotal
devient apte à célébrer la liturgie
» (CCE, n. 1119). La première
manifestation de l'âme sacerdotale
est d'aimer le Saint Sacrifice de la
Messe, où le chrétien unit son
sacrifice à celui de Jésus-Christ,
Prêtre et Victime, et - par Lui, avec
Lui et en Lui - présente au Père toute
ses œuvres et la création toute



entière. « Avec une âme sacerdotale,
faisant de la Sainte Messe le centre
de notre vie intérieure, nous
cherchons à être avec Jésus entre
Dieu et les hommes » (Lettre 11-
III-1940, n. 11 : AGP, série A.3, 91-6 -
1).

Saint Josémaria a conseillé de
renouveler à la Sainte Messe
l'offrande de sa vie et de son activité
quotidienne afin que, une fois
assumées par le Christ, elles
reçoivent une valeur rédemptrice. La
vie des fidèles unis au Christ par la
grâce est toute entière un vrai culte
spirituel, mais leurs actes de culte
intérieur sont consommés quand,
dans la Sainte Messe, ils unissent leur
vie au Sacrifice du Christ et quand,
en s'unissant à ce que fait le prêtre in
persona Christi, ils s'offrent eux-
mêmes avec toute leur vie. C'est cette
offrande vitale lors du Sacrifice de
l'Autel, de la célébration liturgique,
qui nous permettra de vivre avec une



âme sacerdotale pendant toute la
journée : « Si nous vivons bien la
Messe, comment ne pas continuer
ensuite, pendant le reste de la
journée, à penser au Seigneur, en
ayant soin de ne pas nous éloigner de
Sa présence, pour travailler comme Il
travaillait et aimer comme Il aimait ?
» (QCP 154).

d) Âme sacerdotale et amour de la
Croix

Avoir une âme sacerdotale implique
l'amour de la Croix, le désir de
répandre partout le feu d'amour que
le Christ est venu apporter sur la
terre (cf. Lc 12, 49), le désir des âmes,
l’urgence du salut de tous les
hommes, le désir de porter le Christ
jusqu'au dernier recoin de la terre : «
le Seigneur nous a fait confiance
pour rapprocher les âmes de la
sainteté, pour les approcher de Lui,
pour les unir à l'Église, pour étendre
le règne de Dieu à tous les cœurs



» (QCP 11). Et pour le faire avec une
attitude sacerdotale. Il est propre à
l'âme sacerdotale d'éprouver un sens
vif du péché, qui pousse à l'expiation,
au sacrifice joyeux, dans un don de
soi qui nous apprend à voir dans tous
les événements, même dans les
douloureux, une source de vie, de
grâce et de paix.

e) Âme sacerdotale et vie ordinaire

Conformément au cœur de son
message - la sanctification au milieu
du monde - le fondateur de l'Opus
Dei a souligné la nécessité pour l'âme
sacerdotale d'imprégner tout l'agir
du chrétien. « Je ne me lasserai pas
de répéter que le monde est
sanctifiable et que cette tâche nous
revient spécialement, à nous
chrétiens. Nous devons le purifier
des occasions de péché par lesquelles
nous l'enlaidissons, et l'offrir au
Seigneur comme une hostie
spirituelle présentée et rendue digne



par la grâce de Dieu et par notre
effort » (QCP 120). « Pendant que
vous exercez votre activité au cœur
même de la société, en participant à
toutes les nobles entreprises et à
toutes les œuvres justes des hommes,
vous ne devez pas perdre de vue le
sens sacerdotal profond qu'a votre
vie : vous devez être des médiateurs
dans le Christ Jésus, pour amener
toutes choses à Dieu, et pour que la
grâce divine vivifie tout : Et moi, je
serai très heureux de dépenser et de
me dépenser tout entier pour vous (2
Co 12,15) » (cité dans Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer y el
Opus Dei, Eunsa, Pamplona 1982, p.
293). Dans cette ligne, il fait
référence au travail : « Aux mains de
Jésus, le travail, un travail
professionnel semblable à celui
qu'accomplissent des millions
d'hommes dans le monde, devient
une tâche divine, une œuvre
rédemptrice, une voie de salut
» (Entretiens 55). « Car, pour avoir



été assumé par le Christ, le travail
nous apparaît comme une réalité qui
a été rachetée à son tour. Ce n'est pas
seulement le cadre de la vie de
l'homme, mais un moyen et un
chemin de sainteté, une réalité qui
sanctifie et que l'on peut sanctifier
» (QCP 47). « C’est là notre place : à
l’intérieur de ces limites-là ; nous
devons nous y dépenser
quotidiennement avec Lui, en
L’aidant dans son travail rédempteur
» (AD 49), afin que le travail devienne
l'autel de l'offrande de notre propre
existence à Dieu (cf. QCP 96).

2. Âme sacerdotale et mentalité
laïque

La sécularité est une dimension de
l'Église qui découle du mystère du
Verbe incarné : en suivant ses traces,
le chrétien ordinaire est présent dans
le monde pour le sanctifier et
l'amener à Dieu. Le monde est le lieu
où Dieu l'a placé pour se sanctifier,



rencontrer ses frères les hommes,
pour Le placer Lui au sommet et au
cœur de toutes les activités humaines
(cf. F 678). C'est pourquoi le chrétien
aime le monde et toutes les nobles
entreprises humaines. Et il se sent
appelé à remplir une tâche précise.
Cette perspective provoque ce que
saint Josémaria appelait la mentalité
laïque.

Âme sacerdotale et mentalité laïque
apparaissent ainsi comme des
expressions et des réalités
complémentaires. L'âme sacerdotale
fait référence à un esprit, qui doit
guider toutes les actions. La
mentalité laïque fait plutôt allusion à
un style, à une manière d'agir, à un
tempérament d'âme (cf. ILLANES, «
L'Église dans le monde : la laïcité des
membres de l'Opus Dei », in OIG, p.
237). D'où l'invitation à mettre en
pratique la mission du chrétien avec 
une mentalité laïque, avec la
mentalité propre à ceux qui vivent



dans le monde et dont la mission
divine est de le surnaturaliser, le
diviniser : « Avec une mentalité
pleinement laïque, vous exercez cet
esprit sacerdotal, en offrant à Dieu le
travail, le repos, la joie et les
contrariétés de la journée,
l'holocauste de vos corps épuisés par
l'effort du service constant. Tout cela
est un sacrifice vivant, saint, capable
de plaire à Dieu : c’est là, pour vous, la
juste manière de lui rendre un culte
(Rm 12, 1) » (Lettre 6-V-1945, n. 27 :
AGP, série A.3, 92-4-2).

Saint Josémaria exhorte, en somme, à
exercer l'âme sacerdotale avec une
mentalité laïque, afin que toute
l'existence devienne prière et
sacrifice, sans la dénaturer, en
respectant l'autonomie des diverses
réalités terrestres et en les
conduisant, depuis l'intérieur d'elles-
mêmes, à Dieu. De la même manière,
une âme sacerdotale et une mentalité
laïque nous conduiront à découvrir



et à vivre la sagesse surnaturelle et
humaine qu'il faut pour savoir être à
la place qui correspond à chacun
dans le monde.

3. La Très Sainte Vierge Marie,
modèle pour l'âme sacerdotale du
chrétien

Sainte Marie a reçu une haute
participation au sacerdoce du Christ,
de rang éminent et incessible, en
raison de sa maternité divine et de sa
mission de Mère et Modèle de l'Église
(cf. LG, 63). La très Sainte et toujours
Vierge Marie a été co-rédemptrice
dans tous les moments de sa vie,
même dans les moments ordinaires
et simples. « Les passages de la Sainte
Écriture qui nous parlent de Notre
Dame, montrent justement comment
la Mère de Jésus accompagne son Fils
pas à pas en s'associant à sa mission
rédemptrice, en se réjouissant et en
souffrant avec Lui, en aimant ceux
qu'aime Jésus, en s'occupant avec



une sollicitude maternelle de tous
ceux qui sont à ses côtés » (QCP 141)

Son humble, discrète et très efficace
collaboration à l'œuvre rédemptrice,
« toute contente qu'elle était de se
trouver à sa place, là où Dieu la
voulait » (QCP 148), est la meilleure
des espérances pour ceux qui veulent
suivre les traces laissées par le Christ
Rédempteur : « Marie nous montre
que cette voie est praticable et qu'elle
est sûre » (QCP 176).

Thèmes connexes : Croix ; Fidèles
chrétiens ; Mentalité laïque ;
Sacerdoce commun.

Bibliographie : AIG passim ; Antonio
ARANDA « Le bouillonnement du Sang
du Christ ». Étude sur le
christocentrisme du bienheureux
Josémaria Escrivá, Madrid, Rialp,
2000 ; Manuel BELDA - José
ESCUDERO - José Luis ILLANES - Paul
O'CALLAGHAN (dir.) La sainteté et le
monde. Actes du colloque d'études



théologiques sur les enseignements du
bienheureux Josémaria Escrivá
(Rome, 12-14 octobre 1993), Madrid,
EUNSA, 1996 ; Arturo CATTANEO, «
Âme sacerdotale et mentalité laïque »
Romana. Bulletin de la Prélature de la
Sainte Croix et Opus Dei, 34 (2002),
pp. 164-182 ; Ángel GARCÍA IBAÑEZ,
« La Sainte Messe, centre et racine de
la vie du chrétien »Romana. Bulletin
de la Prélature de la Sainte Croix et de
l'Opus Dei, 28 (1999), pp. 148-165 ;
Javier ECHEVARRÍA, « Josémaria
Escrivá de Balaguer, prêtre au
service de tous » Romana. Bulletin de
la Prélature de la Sainte-Croix et de
l'Opus Dei, 14 (1992), pp. 134-139 ;
Lucas Francisco MATEO-SECO, «
Thèmes théologiques dans la pensée
du Bienheureux Josémaria Escrivá
sur le sacerdoce ministériel »,ScrTh,
34 (2002), pp. 169-194 ; Fernando
OCÁRIZ Enfants de Dieu dans le
Christ. Introduction à une théologie
de la participation surnaturelle,
Pampelune, EUNSA, 1972 ; María



Mercedes OTERO, « L'« âme
sacerdotale » du chrétien », in Pedro
RODRÍGUEZ - Pio G. ALVES DE SOUSA
- José Manuel ZUMAQUERO (dirs.) 
Mgr Josémaria Escrivá de Balaguer et
l'Opus Dei. À l'occasion du 50e
anniversaire de sa fondation,
Pampelune, EUNSA, 19852, pp.
293-317 ; Álvaro DEL PORTILLO 
Écrits sur le sacerdoce, Madrid,
Palabra, 19916 aum. ID. Mgr Escrivá
de Balaguer, témoin de l'amour pour
l'Église, Madrid, Les Cahiers de
Mundo Cristiano, 6, 1976 ; Pedro
RODRÍGUEZ, « « Omnia traham ad
meipsum ». Le sens de Jean 12,32
dans l'expérience spirituelle de Mgr
Escrivá de Balaguer »Romana.
Bulletin de la Prélature de la Sainte
Croix et Opus Dei, 13 (1991), pp.
331-352, également dans AnTh, 6
(1992), pp. 5-34 ID. « Sacerdoce
ministériel et sacerdoce commun
dans la structure de l'Église », 
Romana. Bulletin de la Prélature de la



Sainte Croix et Opus Dei, 4 (1987), pp.
162-176.

Maria Mercedes OTERO TOMÉ

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-
ame-sacerdotale/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-ame-sacerdotale/
https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-ame-sacerdotale/
https://opusdei.org/fr-ca/article/dictionnaire-ame-sacerdotale/

	ÂME SACERDOTALE

