
opusdei.org

Commentaire du
message de Carême
du pape François,
par les Pères de
l’Eglise

Il s'est fait pauvre pour nous
enrichir par sa pauvreté (1) :
autrement dit, le Christ nous
apporte le Salut non pas – du
moins directement - à cause de
la « richesse » de sa condition
divine, mais à cause de sa
pauvreté. Comment expliquer
ce paradoxe ?



09/03/2014

NB – le message 2014 du Saint Père in
extenso se trouve sur le site du 
vatican.

Dans le texte ci-dessous, les citations
du message sont en caractères gras,
et celles des Pères entre guillemets.

1. Dieu n’a pas fait tomber sur
nous le salut depuis le haut,
comme le ferait celui qui donne en
aumône de son superflu avec un
piétisme philanthropique. Il ne
ressemble pas au Dom Juan de
Molière qui, au pauvre croisé sur le
chemin, accorde un louis d’or dans
un semblant d’altruisme qui
n’engage que sa superbe : Va, va, je te
le donne pour l’amour de
l’humanité[2]. Non ! Il se met à notre
niveau[3] : il se fait vrai homme,
commun, ordinaire, partageant

https://www.vatican.va/holy_father/francesco/messages/lent/documents/papa-francesco_20131226_messaggio-quaresima2014_fr.html


toutes les faiblesses de l’humaine
condition, hormis le péché : telle est 
la voie qu’il a choisie pour nous
consoler, pour nous sauver, pour
nous libérer de notre misère : « de
riche qu'il était, Il est devenu pauvre
pour nous : riche dans son royaume,
pauvre dans notre chair, car il a pris
cette chair de pauvres. En effet, nous
étions devenus très pauvres, après
que, chassés du paradis à la suite
d'une ruse du serpent, nous fûmes
dépouillés de toutes les richesses des
vertus. Chassés de la patrie, relégués
en exil, dénués même d'un vêtement
pour le corps, nous que d'abord les
vertus protégeaient, les péchés nous
ont dépouillés »[4]. 2. Le Verbe nous
apporte le Salut en se faisant chair,
en s’unissant personnellement à une
nature d'homme, esprit et corps. Lui
qui est sans péché, Il rentre dans le
rang de l'indigente humanité dont il
devient volontairement solidaire.
C'est elle qu'il assume, c'est à elle
qu'il s'unit, c'est avec elle qu'il



s'identifie. Il se fait pauvre en
devenant comme nous ; mais aussi
en obéissant, au cours de son
existence, aux desseins de la divine
Providence… jusqu'à la mort, et à la
mort sur une croix : telle fut la
réalisation et la manifestation de son
appauvrissement fondamental[5].

3. Dans son Incarnation, il est et il
reste le Verbe. En lui, c’est vraiment
Dieu, et non seulement son
humanité, qui devient pauvre. Celle-
ci, en effet, est inséparable de sa
divinité : la pauvreté du Christ est la
pauvreté volontaire de Dieu
lui‑même. Elle consiste dans l’acte de
l'Incarnation voulu à cause de nous,
par amour. Car l’amour, signifie
partager en tout le sort du bien-
aimé. Il rend semblable, il crée une
égalité, il abat les murs et les
distances. L’amour divin est
générosité, désir d’être proche ; il
n’hésite pas à se donner, à se
sacrifier pour ses créatures bien-



aimées. Il est également grâce qui, à
travers l’exemple d’anéantissement
de Jésus, nous communique sa 
richesse insondable[6]. Mais en quoi
consiste-t-elle ?

4. Sa richesse, c’est d’être avec nous
[7]: voyez-le descendre dans les
eaux du Jourdain et recevoir le
baptême de Jean Baptiste ! Il ne le
fait pas par pénitence, ou parce
qu’il a besoin de conversion ; il le
fait pour être au milieu de ceux
qui ont besoin du pardon, pour
être au milieu de nous qui sommes
pécheurs, et pour se charger du
poids de nos péchés. La richesse
qu’il espère nous faire acquérir n’est
autre que sa manière de nous
aimer, de se rendre proche de
nous, tel le Bon Samaritain qui
s’approche de l’homme laissé à
moitié mort sur le bord du
chemin[8]. C’est donc « par le canal
de sa pauvreté que nous parvient sa
richesse» [9] : elle filtre à travers sa



disponibilité humble à se faire à
nous, pour nous sauver. Jésus nous
applique les dividendes de sa
condition de Fils, de sa relation
unique avec le Père ; il nous fait
bénéficier de sa confiance sans
limite envers lui… dans la mesure
où, comme lui, nous cherchons 
toujours et seulement la volonté et
la gloire du Père, où nous sommes
disposés à porter son doux joug, et à
partager avec lui son Esprit filial et
fraternel, à devenir des fils dans le
Fils, des frères dans le Frère
Premier-né[10].

5. Aussi sommes-nous, à son
exemple, appelés à regarder la
misère de nos frères – qu’elle soit
pauvreté matérielle, misère morale
ou spirituelle -,à la toucher, à la
prendre sur nous et à œuvrer
concrètement pour la soulager,
sachant que la seule vraie misère
est de ne pas vivre en enfants de
Dieu et en frères du Christ : «



Aucune générosité de la part des
fidèles ne réjouit Dieu davantage que
celle qui se prodigue en faveur de ses
pauvres ; et là où il rencontre un
souci de miséricorde, il reconnaît
l’image de sa propre bonté »[11]. Le
Carême est un temps propice pour
nous dépouiller, afin d’aider et
d’enrichir les autres avec notre
pauvreté, en nous mettant à la
disposition de leurs nécessités, à
l’exemple du Christ dont l’amour de
compassion, de tendresse et de
partage est à l’origine de la vraie
liberté, du vrai salut, du vrai
bonheur : « Celui qui pratique le
jeûne doit comprendre le jeûne : il
doit sympathiser avec l’homme qui a
faim, s’il veut que Dieu sympathise
avec sa propre faim ; il doit faire
miséricorde, celui qui espère obtenir
miséricorde ; celui qui veut
bénéficier de la bonté doit la
pratiquer ; celui qui veut qu’on lui
donne doit donner » [12].



Ouvre ton cœur au pauvre : c’est ton
frère.

Et si tu cries, le Seigneur répondra ;

à tes appels, il dira : Me voici !

[1] Cf. 2 Co 8,9.

[2] Acte III, scène II.

[3]Lui, de condition divine, ne retint
pas jalousement le rang qui l’égalait à
Dieu. Mais il s’anéantit lui-même,
prenant condition d’esclave, et
devenant semblable aux hommes (Phil
2, 6-7).

[4] Saint Ambroise de Milan s. Ps 40,
2.

[5] Cf. Saint Augustin s. 2 Co 8, 9 et 
Phil 2, 6-8.

[6]Ep 3, 8.

[7] Cf. Lc 23, 43 : empressement et
joie de Jésus à donner le ciel au



larron repenti : aujourd’hui, tu seras 
avec moi au Paradis. [8] Cf. Lc 10, 25
sv.

[9] Saint Jean Chrysostome, hom. s. 2 
Co 17.

[10] Cf. Rm 8, 29.

[11] Saint Léon le Grand, hom. de
Carême 10, 3-5.

[12] Saint Pierre Chrysologue, hom. s.
la prière, le jeûne et l’aumône, 43.

Abbé Patrick Pégourier

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/commentaire-
du-message-de-careme-du-pape-
francois-par-les-peres-de-leglise/

(21/12/2025)

https://opusdei.org/fr-ca/article/commentaire-du-message-de-careme-du-pape-francois-par-les-peres-de-leglise/
https://opusdei.org/fr-ca/article/commentaire-du-message-de-careme-du-pape-francois-par-les-peres-de-leglise/
https://opusdei.org/fr-ca/article/commentaire-du-message-de-careme-du-pape-francois-par-les-peres-de-leglise/
https://opusdei.org/fr-ca/article/commentaire-du-message-de-careme-du-pape-francois-par-les-peres-de-leglise/

	Commentaire du message de Carême du pape François, par les Pères de l’Eglise

