
opusdei.org

Christ médiateur et
plénitude de la
Révélation .

17/01/2013

AUDIENCE GÉNÉRALE de Benoît XVI

Salle Paul VI, Mercredi 16 janvier
2013.

Jésus Christ « médiateur et plénitude
de toute la Révélation »

Chers frères et sœurs,

Le Concile Vatican ii, dans la
Constitution dogmatique sur la



Révélation divine Dei Verbum,
affirme que la vérité intime de toute
la Révélation de Dieu resplendit pour
nous « dans le Christ, qui est à la fois
le médiateur et la plénitude de toute
la Révélation » (n. 2). L’Ancien
Testament nous rapporte que Dieu,
après la création, en dépit du péché
originel, en dépit de l’arrogance de
l’homme qui veut prendre la place de
son Créateur, offre à nouveau la
possibilité de son amitié, en
particulier à travers l’Alliance avec
Abraham et le chemin d’un petit
peuple, celui d’Israël, qu’Il choisit
non pas selon des critères de
puissance terrestre, mais simplement
par amour. C’est un choix qui
demeure un mystère et qui révèle le
style de Dieu qui appelle certains non
pas pour en exclure d’autres, mais
afin qu’ils servent de pont pour
conduire à Lui : une élection est
toujours une élection pour l’autre.
Dans l’histoire du peuple d’Israël,
nous pouvons reparcourir les étapes



d’un long chemin dans lequel Dieu se
fait connaître, se révèle, entre dans
l’histoire à travers les paroles et les
actions. Pour cette œuvre, Il se sert
de médiateurs, comme Moïse, les
Prophètes, les Juges, qui
communiquent au peuple sa volonté,
rappellent l’exigence de fidélité à
l’alliance et maintiennent élevée
l’attente de la réalisation pleine et
définitive des promesses divines.

Et c’est précisément la réalisation de
ces promesses que nous avons
contemplée au cours du Saint Noël :
la Révélation de Dieu parvient à son
sommet, à sa plénitude. En Jésus de
Nazareth, Dieu visite réellement son
peuple, visite l’humanité d’une façon
qui va au-delà de toute attente : il
envoie son Fils unique ; Dieu lui-
même se fait homme. Jésus ne nous
dit pas quelque chose de Dieu, il ne
parle pas simplement du Père, mais il
est révélation de Dieu, parce qu’il est
Dieu, et il nous révèle ainsi le visage



de Dieu. Dans le prologue de son
Évangile, saint Jean écrit : « Nul n’a
jamais vu Dieu ; le Fils unique, qui
est tourné vers le sein du Père, lui, l’a
fait connaître » (Jn 1, 18).

Je voudrais m’arrêter sur ce fait de «
faire connaître le visage de Dieu ». À
ce propos, saint Jean, dans son
Évangile, nous rappelle un fait
significatif que nous venons
d’écouter. Alors que s’approchait la
Passion, Jésus rassure ses disciples en
les invitant à ne pas avoir peur et à
avoir la foi ; puis il instaure un
dialogue avec eux dans lequel il
parle de Dieu le Père (cf. Jn 14, 2-9). À
un certain moment, l’apôtre Philippe
demande à Jésus : « Seigneur,
montre-nous le Père et cela nous
suffit » (Jn 14, 8). Philippe est très
pratique et concret, il dit également
ce que nous voulons dire : « Nous
voulons voir, montre-nous le Père »,
il demande de « voir » le Père, de voir
son visage. La réponse de Jésus est



une réponse non seulement à
Philippe, mais également à nous, et
nous introduit dans le cœur de la foi
christologique ; le Seigneur affirme :
« Qui m’a vu a vu le Père » (Jn 14, 9).
Dans cette expression est contenue
de façon synthétique la nouveauté
du Nouveau Testament, la nouveauté
qui est apparue dans la grotte de
Bethléem : il est possible de voir
Dieu, Dieu a montré son visage, il est
visible en Jésus Christ.

Dans tout l’Ancien Testament est
bien présent le thème de la «
recherche du visage de Dieu », le
désir de connaître ce visage, le désir
de voir Dieu tel qu’il est, si bien que
le terme hébreu pānîm, qui signifie «
visage », y apparaît pas moins de 400
fois, dont 100 se réfèrent à Dieu : 100
fois, on se réfère à Dieu, on veut voir
son visage. Et pourtant, la religion
juive interdit strictement les images,
parce que l’on ne peut pas
représenter Dieu, comme le faisaient



en revanche les peuples voisins avec
l’adoration des idoles ; à travers cette
interdiction des images, l’Ancien
Testament semble donc exclure
totalement la « vision » du culte et de
la piété. Que signifie alors, pour le
pieux Israélite, chercher toutefois le
visage de Dieu, dans la conscience
qu’il ne peut y avoir aucune image ?
La question est importante : d’une
part, on veut dire que Dieu ne peut se
réduire à un objet, comme une image
que l’on prend en main, mais on ne
peut pas non plus mettre quelque
chose à la place de Dieu ; d’autre
part, toutefois, on affirme que Dieu a
un visage, c’est-à-dire un « Toi » qui
peut entrer en relation, qui n’est pas
prisonnier de son Ciel à regarder
l’humanité d’en haut. Dieu est
certainement au delà de toute chose,
mais il s’adresse à nous, il nous
écoute, il nous voit, il parle, il établit
une alliance, il est capable d’aimer.
L’histoire du salut est l’histoire de
Dieu avec l’humanité, c’est l’histoire



de ce rapport de Dieu qui se révèle
progressivement à l’homme, qui se
révèle lui-même, qui révèle son
visage.

Au début de l’année, justement, le
1er janvier, nous avons écouté, dans
la liturgie, la très belle prière de
bénédiction sur le peuple : « Que le
Seigneur te bénisse et te garde ! Que
le Seigneur fasse briller sur toi son
visage, qu’il se penche vers toi ! Que
le Seigneur tourne vers toi son
visage, qu’il t’apporte la paix ! » (Nb
6, 24-26). La splendeur du visage
divin est la source de la vie, elle est
ce qui permet de voir la réalité; la
lumière de son visage est le guide de
la vie. Dans l’Ancien Testament, on
trouve une figure qui est liée de
manière toute particulière au thème
du « visage de Dieu » ; il s’agit de
Moïse, celui que Dieu choisit pour
libérer le peuple de l’esclavage
d’Égypte, lui donner la Loi de
l’alliance et le conduire à la Terre



promise. Or, dans le chapitre 33 du
Livre de l’Exode, il est dit que Moïse
avait un rapport étroit et de
confiance avec Dieu : « Le Seigneur
s’entretenait avec Moïse face à face,
comme on s’entretient d’homme à
homme » (v. 11). En vertu de cette
confiance, Moïse demande à Dieu : «
Laisse-moi contempler ta gloire ! », et
la réponse de Dieu est claire : « Je
vais passer devant toi avec toute ma
splendeur, et je prononcerai devant
toi mon nom... Tu ne pourras pas
voir mon visage, car on ne peut pas
me voir sans mourir... Voici une
place près de moi... Tu me verras de
dos, mais mon visage, personne ne
peut le voir » (vv. 18-23). D’un côté,
alors, il y a le dialogue face à face
comme entre amis, mais de l’autre il
y a l’impossibilité, dans cette vie, de
voir le visage de Dieu, qui reste
caché ; la vision est limitée. Les Pères
disent que ces paroles, « tu ne peux
me voir que de dos », veulent dire :
tu ne peux que suivre le Christ et en



le suivant tu vois depuis son dos le
mystère de Dieu ; on peut suivre Dieu
en le voyant de dos.

Quelque chose de totalement
nouveau a lieu, toutefois, avec
l’Incarnation. La recherche du visage
de Dieu connaît un tournant
inimaginable, parce que ce visage
peut à présent être vu : c’est celui de
Jésus, du Fils de Dieu qui se fait
homme. En lui trouve son
accomplissement le chemin de
révélation de Dieu entamé avec
l’appel d’Abraham, Lui est la
plénitude de cette révélation parce
qu’il est le Fils de Dieu, il est à la fois
« le Médiateur et la plénitude de
toute la Révélation » (Const. dogm.
Dei Verbum, n. 2), en Lui le contenu
de la Révélation et le Révélateur
coïncident. Jésus nous montre le
visage de Dieu et nous fait connaître
le nom de Dieu. Dans la Prière
sacerdotale, lors de la Dernière Cène,
Il dit au Père : « J’ai fait connaître ton



nom aux hommes… Je leur ai fait
connaître ton nom » (cf. Jn 17, 6.26).
L’expression « nom de Dieu » signifie
Dieu comme Celui qui est présent
parmi les hommes. À Moïse, auprès
du buisson ardent, Dieu avait révélé
son nom, c’est-à-dire qu’il s’était
rendu invocable, il avait donné un
signe concret de son « être là » parmi
les hommes. Tout cela trouve en
Jésus un accomplissement et une
plénitude: Il inaugure d’une manière
nouvelle la présence de Dieu dans
l’histoire parce que celui qui le voit
Lui, voit le Père, comme il dit à
Philippe (cf. Jn 14, 9). Le
christianisme — affirme saint
Bernard — est la « religion de la
Parole de Dieu » ; mais ce n’est pas «
une parole écrite et muette, mais
celle du Verbe incarné et vivant
(Hom. super missus est, iv, 11 : pl
183, 86b). Dans la tradition
patristique et médiévale, on utilise
une formule particulière pour
exprimer cette réalité: on dit que



Jésus est le Verbum abbreviatum (cf.
Rm 9, 28, se référant à Is 10, 23), le
Verbe abrégé, est la Parole brève,
abrégée et substantielle du Père, qui
nous a tout dit de Lui. En Jésus toute
la Parole est présente.

En Jésus, la médiation entre Dieu et
l’homme trouve également sa
plénitude. Dans l’Ancien Testament,
il existe une série de figures qui ont
eu cette fonction, en particulier
Moïse, le libérateur, le guide, le «
médiateur » de l’alliance, comme le
définit également le Nouveau
Testament (cf. Ga 3, 19 ; Ac 7, 35 ; Jn
1, 17). Jésus, vrai Dieu et vrai homme,
n’est pas simplement l’un des
médiateurs entre Dieu et l’homme,
mais il est « le médiateur » de
l’alliance nouvelle et éternelle (cf. He
8, 6 ; 9 ; 15 ; 12, 24) ; « car Dieu est
unique — dit Paul —, unique aussi le
médiateur entre Dieu et les hommes,
le Christ Jésus » (1 Tm 2, 5 ; cf. Gal 3,
19-20). En Lui nous voyons et nous



rencontrons le Père ; en Lui nous
pouvons invoquer Dieu sous le nom
d’« Abbà Père » ; en Lui nous est
donné le salut.

Le désir de connaître réellement
Dieu, c’est-à-dire de voir le visage de
Dieu est présent en chaque homme,
même chez les athées. Et nous avons
peut-être inconsciemment ce désir de
voir simplement qui Il est, ce qu’Il
est, qui Il est pour nous. Mais ce désir
se réalise en suivant le Christ, ainsi
nous le voyons de dos et nous voyons
enfin Dieu également comme un ami,
son visage dans le visage du Christ.
L’important est que nous suivions le
Christ non seulement au moment où
nous en avons besoin et quand nous
trouvons du temps dans nos
occupations quotidiennes, mais dans
notre vie en tant que telle. Toute
notre existence doit être orientée
vers la rencontre avec Jésus Christ,
vers l’amour envers Lui ; et, dans
celle-ci, l’amour pour notre prochain



doit aussi occuper une place centrale,
cet amour qui, à la lumière du
Crucifié, nous fait reconnaître le
visage de Jésus chez le pauvre, celui
qui est faible, qui souffre. Cela n’est
possible que si le véritable visage de
Jésus nous est devenu familier dans
l’écoute de sa Parole, dans le
dialogue intérieur, dans la
pénétration de cette Parole de
manière à le rencontrer réellement,
et naturellement dans le Mystère de
l’Eucharistie. Dans l’Évangile de saint
Luc est significatif le passage des
deux disciples d’Emmaüs, qui
reconnaissent Jésus dans la fraction
du pain, mais préparés par le chemin
avec Lui, préparés par l’invitation
qu’ils Lui ont adressée de demeurer
avec eux, préparés par le dialogue
qui a fait brûler leur cœur ; ainsi, à la
fin, ils voient Jésus. Pour nous aussi
l’Eucharistie est la grande école où
nous apprenons à voir le visage de
Dieu, où nous entrons en relation
intime avec Lui ; et nous apprenons



dans le même temps à tourner notre
regard vers le moment final de
l’histoire, quand Il nous rassasiera de
la lumière de son visage. Sur la terre,
nous marchons vers cette plénitude,
dans l’attente joyeuse que
s’accomplisse réellement le Royaume
de Dieu. Merci.

* * *

Après-demain, vendredi 18 janvier,
commence la semaine de prière pour
l’unité des chrétiens, qui cette année
a pour thème : « Ce que le Seigneur
exige de nous », inspiré par un
passage du prophète Michée (cf. Mi 6,
6-8).

J’invite chacun à prier, en
demandant avec insistance à Dieu le
grand don de l’unité entre tous les
disciples du Seigneur. Que la force
inépuisable de l’Esprit Saint nous
encourage à un engagement sincère
de recherche de l’unité, afin que
nous puissions professer tous



ensemble que Jésus est le Sauveur du
monde.

Je salue cordialement les pèlerins
francophones, particulièrement les
élèves venus de Strasbourg ! Je vous
invite à l’écoute assidue de la Parole
de Dieu et à vivre pleinement du
Mystère de l’Eucharistie, pour être
familiers du visage de Jésus. Vous
pourrez alors le reconnaître dans les
personnes qui sont pauvres, faibles
et souffrantes. Bon pèlerinage à
tous !

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ca/article/christ-

mediateur-et-plenitude-de-la-revelation/
(14/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/christ-mediateur-et-plenitude-de-la-revelation/
https://opusdei.org/fr-ca/article/christ-mediateur-et-plenitude-de-la-revelation/
https://opusdei.org/fr-ca/article/christ-mediateur-et-plenitude-de-la-revelation/

	Christ médiateur et plénitude de la Révélation .

