
opusdei.org

Chemins de
contemplation

S’engager sur des chemins de
contemplation consiste à laisser
agir le Saint Esprit pour qu’il
reflète en nous le visage du
Christ dans toutes les
circonstances de notre vie.

22/05/2018

Les Évangiles soulignent très souvent
l’attitude de Jésus qui a recours à la
prière dans le déroulement de sa
mission. Le rythme de son ministère
est, d’une certaine façon, marqué par
les moments où il s’adresse au Père.



Jésus se recueille, en prière, avant
son Baptême (cf. Lc 3,21), la nuit qui
précéda l’élection des Douze (cf. Lc
6,12), au mont Thabor, avant la
Transfiguration (cf. Lc 9,28), au
Jardin des Oliviers, lorsqu’il se
prépare à affronter la Passion (cf. Lc
22,41-44). Le Seigneur consacrait
beaucoup de temps à la prière : à la
tombée du soir, toute une nuit
durant, très tôt le matin ou au cœur
de journées d’intense prédication. Il
priait ainsi constamment et
recommanda très souvent à ses
disciples de faire de même : « Il faut
toujours prier sans jamais se lasser
» (Lc 18,1).

Pourquoi cet exemple et cette
insistance du Seigneur? Pourquoi la
prière est-elle nécessaire ? Parce
qu’elle répond réellement aux désirs
les plus intimes de l’homme qui a été
créé pour entamer un dialogue avec
Dieu et le contempler. Ceci dit, la
prière est surtout un don de Dieu, un



cadeau qu’il nous fait : « le Dieu
vivant et vrai appelle inlassablement
chaque personne à la rencontre
mystérieuse de la prière. Cette
démarche d’amour du Dieu fidèle est
toujours première dans la prière, la
démarche de l’homme est toujours
une réponse » [1] .

Pour imiter le Christ et partager sa
vie, il est indispensable d’être des
âmes de prière. À travers la
contemplation du Mystère de Dieu
révélé en Jésus-Christ, notre vie
devient petit à petit la sienne. Ce
dont saint Paul parlait aux
Corinthiens se réalise : « Et nous tous
qui n’avons pas de voile sur le visage,
nous reflétons la gloire du Seigneur,
et nous sommes transformés en son
image avec une gloire de plus en plus
grande, par l’action du Seigneur qui
est Esprit » (2 Cor 3,18). Tout comme
saint Paul, nous sommes tous aussi
appelés à refléter la face du Christ
sur notre visage. Être apôtres revient



à être des messagers de l’amour de
Dieu et on en fait personnellement
l’expérience durant les moments de
prière. Aussi peut-on comprendre
l’actualité de l’invitation à «s’engager
davantage dans la prière
contemplative au cœur du monde et
aider les autres à avancer sur des 
chemins de contemplation[2] » [3].

Accueillir de don de Dieu

L’apôtre grandit au rythme de la
prière, le renouveau personnel de
son élan évangélisateur provient de
la contemplation. Le Pape nous
rappelle que : «La meilleure
motivation pour se décider à
communiquer l’Évangile est de le
contempler avec amour, de s’attarder
en ses pages, et de le lire avec le
cœur. Si nous l’abordons de cette
manière, sa beauté nous surprend, et
nous séduit chaque fois »[4]. C’est
pourquoi il est essentiel de
développer « un esprit contemplatif



qui nous permette de redécouvrir
tous les jours que nous sommes
dépositaires d’un bien qui nous
humanise et nous aide à adopter une
vie nouvelle. Il n’y a rien de meilleur
à transmettre aux autres»[5].

Les Évangiles nous présentent
différents personnages dont la vie a
changé en rencontrant le Christ qui a
fait d’eux des porteurs du message de
son salut.

La femme samaritaine en est un
exemple. Saint Jean nous dit qu’elle
était simplement allée puiser de l’eau
du puits près duquel Jésus, assis, se
repose. Et c’est Lui qui entame le
dialogue : « Donne-moi à boire » (Jn
4,10). De prime abord, la samaritaine
n’est pas prête à engager la
conversation: «Comment ! Toi, un
Juif, tu me demandes à boire, à moi,
une Samaritaine ? » (Jn 4,9). Mais le
Seigneur lui fait comprendre qu’en
réalité Il est cette eau qu’elle cherche:



« Si tu connaissais le don de Dieu...(Jn
4,10), celui qui boira de l’eau que moi
je lui donnerai n’aura plus jamais
soif ; et l’eau que je lui donnerai
deviendra en lui une source d’eau
jaillissant pour la vie éternelle. » (Jn
4,14). Ensuite, après avoir touché le
cœur de la samaritaine, il lui révèle
clairement et simplement qu’il
connaît son passé (cf. Jn 4,17-18),
mais avec un amour tel, qu’elle ne se
sent ni découragée ni rejetée. Au
contraire, Jésus lui fait partager un
nouvel univers, il la fait pénétrer
dans un monde où l’on vit avec
espérance, puisque le moment de la
réconciliation est arrivé, le moment
où les portes de l’oraison s’ouvrent à
tout homme : «Femme, crois-moi !
L’heure vient où vous n’irez plus ni
sur cette montagne ni à Jérusalem
pour adorer le Père. (…) Mais l’heure
vient – et c’est maintenant – où les
vrais adorateurs adoreront le Père en
esprit et vérité : tels sont les



adorateurs que recherche le
Père» (Jn 4,21.23).

Dans ce dialogue avec Jésus, la
samaritaine découvre la vérité de
Dieu et celle de sa vie personnelle.
Elle accueille le don de Dieu et se
convertit radicalement. Aussi, l’Église
a-t-elle considéré que ce passage de
l’Évangile est une image puissante de
la prière :

« "Si tu savais le don de Dieu !" (Jn 4,
10). La merveille de la prière se
révèle justement là, au bord des puits
où nous allons chercher notre eau :
là, le Christ vient à la rencontre de
tout être humain, il est le premier à
nous chercher et c’est lui qui
demande à boire. Jésus a soif, sa
demande vient des profondeurs de
Dieu qui nous désire. La prière, que
nous le sachions ou non, est la
rencontre de la soif de Dieu et de la
nôtre. Dieu a soif que nous ayons soif
de Lui (cf. Saint Augustin, Quatre-



vingt-trois questions, Chapitre 64, De
la Samaritaine, § 4 : PL 40, 56) »[6].
La prière est une manifestation de
l’initiative de Dieu qui part à la
recherche de l’homme et attend sa
réponse pour qu’il devienne son ami.
Parfois, il peut nous sembler que
c’est nous qui prenons l’initiative de
consacrer à Dieu un temps de prière,
alors qu’en réalité c’est déjà une
réponse à son appel. La prière est à
vivre dans l’esprit de l’appel
réciproque : Dieu me cherche et
m’attend et moi, qui ai besoin de
Dieu, je le cherche.

Un temps pour Dieu

L’homme a soif de Dieu même si,
bien souvent, il n’arrive pas à le
reconnaître et peut refuser d'aller
aux sources d’eau vive que sont ces
moments consacrés à la prière.

Dans ce sens, l’histoire de la
samaritaine se répète pour beaucoup
d’âmes: Jésus demande un peu



d’attention, essaie de susciter un
dialogue dans le cœur, à un moment
qui peut sembler déplacé. On dirait
que ces minutes quotidiennes pour
Lui sont de trop, qu’il n’y a pas
d’espace dans notre agenda
surbooké. Cela dit, lorsqu’on se laisse
saisir par le Seigneur dans ce
dialogue contemplatif, on découvre
alors que la prière n’est pas quelque
chose quel’on fait pour Dieu mais,
d’abord et surtout, un don que Dieu
nous accorde et que nous ne faisons
qu’accueillir.

Consacrer du temps au Seigneur
n’est pas une tâche parmi tant
d’autres, un créneau de plus dans un
horaire serré. C’est accueillir un
cadeau infiniment précieux, une
perle précieuse ou un trésor caché
dans la normalité de la vie ordinaire,
dont nous devons délicatement
prendre soin.



Le choix du moment consacré à la
prière dépend d’une volonté qui
souhaite se laisser séduire par
l’Amour: on ne fait pas oraison
quand on en a le temps, mais on
prend le temps de faire oraison.
Quand on « case » la prière dans les
trous de son emploi du temps, elle
n’est jamais faite régulièrement. Le
choix du moment révèle les secrets
du cœur : il montre la place accordée
à l’amour de Dieu dans la hiérarchie
de nos intérêts quotidiens[7].

Prier est toujours possible : le temps
du chrétien est le temps du Christ
ressuscité qui est avec nous tous les
jours (cf. Mt 28,20). « La tentation la
plus courante, la plus cachée, est
notre manque de foi. Elle s’exprime
moins par une incrédulité déclarée
que par une préférence de fait.
Quand nous commençons à prier,
mille travaux ou soucis, estimés
urgents, se présentent comme
prioritaires ; de nouveau, c’est le



moment de la vérité du cœur et de
son amour de préférence »[8].

Le Seigneur, premier servi. Il est
donc très souhaitable de se proposer
un horaire précis et adéquat, pour
adapter le plan de vie aux
circonstances personnelles. L’aide
des conseils de la direction spirituelle
peut s’avérer précieuse pour cela.
Saint Josémaria fit de longs moments
de prière en voiture, lors de ses
voyages apostoliques, ou bien dans le
tram, ou en marchant dans les rues
de Madrid, lorsqu’il ne lui était pas
possible de faire autrement. Celui qui
recherche la sainteté au cœur de la
vie ordinaire peut se trouver dans
des circonstances comparables :
parfois, un père, une mère de
famille, ne pourront pas faire
autrement que de prier pendant
qu’ils s’occupent de leurs petits. Ce
sera très agréable à Dieu. En tout état
de cause, se dire que le Seigneur
nous attend et qu’il a préparé les



grâces dont nous avons besoin pour
nous les offrir dans l’oraison peut
nous aider à choisir le temps et
l’endroit les plus propices.

Le combat de la prière

Considérer que la prière est un art,
demande de reconnaître que l’on
peut toujours mieux prier, si nous
laissons agir de plus en plus la grâce
de Dieu en notre âme. Dans ce sens,
la prière est aussi un combat [9]. Elle
est une lutte tout d’abord contre
nous-mêmes. Les distractions
envahissent notre esprit à l’heure de
faire du silence intérieur. Elles nous
dévoilent ce qui retient notre cœur et
sont à même de devenir une lumière
pour demander de l’aide à Dieu [10].

Notre époque nous offre de multiples
possibilités technologiques qui
facilitent la communication dans
tous les sens, mais qui augmentent
aussi les occasions de nous distraire.
On peut dire qu’un nouveau défi est



lancé à la croissance de la vie
contemplative : apprendre à vivre le
silence intérieur tout en étant plongé
dans un bruit extérieur incessant.

Aujourd’hui, la primauté de la
gestion sur la réflexion ou l’étude est
un défi à relever. Nous sommes
habitués à travailler en multi-tasking,
en multi-tâches, pris par beaucoup de
travaux en même temps. Cela peut
facilement nous conduire à vivre
dans l’immédiateté de l’action-
réaction. Cela dit, ce contexte permet
aussi d’apprécier encore plus les
capacités d’attention, de
concentration, de réflexion pour
approfondir ce qui en vaut
réellement la peine.

Le silence intérieur nous apparaît
comme une condition nécessaire à la
vie contemplative. Il nous délivre de 
l’attachement à l’immédiat, à ce qui
est facile, à ce qui nous distrait mais
ne nous satisfait pas, de sorte que



nous puissions river notre regard sur
notre vrai bien : le Christ qui vient à
notre rencontre dans l’oraison.

Le recueillement intérieur implique
un mouvement allant de la
dispersion dans de nombreuses
activités à l’intériorité où il est plus
simple de trouver Dieu et de
reconnaître sa présence et son agir
dans notre vie au quotidien: des
détails, au jour le jour, des lumières
accordées, les attitudes des autres
qui nous permettent de pouvoir lui
manifester notre adoration, notre
repentir, nos demandes. Aussi le
recueillement est-il essentiel pour
l’âme contemplative au cœur du
monde : « La vraie prière, celle qui
happe tout l’individu, n’est pas tant
favorisée par la solitude du désert
que par le recueillement
intérieur»[11].

En quête de nouvelles lumières



La prière est aussi la quête de
l’homme. Elle suppose le désir de ne
pas se contenter d’une façon
routinière de s’adresser au Seigneur .
S’il est vrai qu’il faut vouloir
renouveler constamment son amour
pour entretenir une relation durable,
cela est encore plus vrai pour la
relation avec Dieu, forgée tout
spécialement pendant ces moments
exclusivement consacrés à la prière.

«Dans ta vie, si tu te le proposes, tout
peut devenir la matière d’une
offrande au Seigneur, l’occasion d’un
colloque avec ton Père du ciel, qui a
toujours de nouvelles lumières à
concéder. »[12]. En effet, le Seigneur
compte sur la recherche passionnée
de ses enfants, sur la disposition
d’écouter avec simplicité la parole
qu’il nous adresse, sans penser qu’il
n’y a plus rien de nouveau à
découvrir, pour accorder ces
lumières. L’attitude de la
samaritaine, près du puits, en est un



bon exemple : sa vie de foi était
certes faible et froide mais, dans
l’intimité de son cœur, elle souhaitait
l’arrivée du Messie.

Cette aspiration nous permet de
rapporter de nouveau au Seigneur
les événements quotidiens, mais sans
prétendre obtenir une solution
immédiate, à notre mesure.

Il faut d’abord se demander très
souvent ce que veut le Seigneur : il
n’attend que notre présence en face
de Lui, que nous nous souvenions,
pleins de reconnaissance, de tout ce
que le Saint Esprit œuvre toujours en
nous. Cela demande aussi de
reprendre les Évangiles et de
contempler calmement les scènes, de
s’y plonger « comme un personnage
de plus »[13], comme si on y était,
pour se laisser interpeller par le
Christ.

Dans notre dialogue avec le Seigneur,
nous nourrissons notre prière à



partir des textes que la liturgie de
l’Église nous a proposés ce jour-là.
Les sources de la prière sont
inépuisables : si l’on sait s’y abreuver
avec un esprit nouveau, l’Esprit Saint
fera le reste.

Quand on ne trouve pas ses mots

Ceci dit, il peut arriver de temps en
temps que, malgré notre effort, on
n’arrive pas à dialoguer avec Dieu.
C’est aussi alors que le Seigneur nous
console :

"Lorsque vous priez, ne rabâchez pas
comme les païens : ils s’imaginent
qu’à force de paroles ils seront
exaucés. "(Mt 6,7). Il faut alors
reprendre confiance en l’Esprit Saint
qui œuvre en notre âme et qui “vient
au secours de notre faiblesse car
nous ne savons pas prier comme il
faut. L’Esprit lui-même intercède
pour nous par des gémissements
inexprimables” (Rm 8,26).



Au fil des paroles de saint Paul aux
Romains, Benoît XVI décrivait cette
attitude d’abandon qui imprègne
l’oraison:

«Nous voulons prier, mais Dieu est
loin, nous n’avons pas les paroles, le
langage, pour parler à Dieu, ni même
la pensée. Nous pouvons seulement
nous ouvrir, mettre notre temps à la
disposition de Dieu, attendre qu’il
nous aide lui-même à entrer dans le
vrai dialogue. L’apôtre dit : ce
manque de paroles, cette absence de
paroles, mais aussi ce désir d’entrer
en contact avec Dieu, est précisément
la prière que l’Esprit Saint non
seulement comprend, mais apporte
et interprète auprès de Dieu. »[14] .

Il n’y a aucune raison de se
décourager quand on a des
difficultés à demeurer en dialogue
avec le Seigneur. Quand notre cœur
semble être mal à l’aise avec la
réalité spirituelle, que le temps de



l’oraison devient long, que la pensée
divague, que la volonté résiste, que le
cœur est sec, nous pouvons
considérer ce que nous dit saint
Josémaria :

« Souviens-t’en : la prière ne consiste
pas en de beaux discours, des
phrases grandiloquentes,
consolantes…

La prière, c’est parfois un simple
regard sur une représentation de
Notre-Seigneur ou de sa Mère ;
d’autres fois encore l’offrande de tes
bonnes œuvres, des fruits de ta
fidélité…

Comme la sentinelle qui veille, nous
devons nous tenir à la porte de Dieu
Notre-Seigneur : et cela c’est prier.
Un peu comme le petit chien aux
pieds de son maître.

- N’aie pas peur de le lui dire :
Seigneur, tu me vois ici comme un
chien fidèle ; ou mieux, comme un



petit âne qui n’enverra pas de ruades
à celui qui l’aime.»[15].

La source qui change le monde

La vie de prière nous ouvre les
portes de l’amitié avec Dieu, elle
relativise les problèmes auxquels
nous accordons parfois une
importance démesurée, elle nous
rappelle que nous sommes toujours
dans les mains de notre Père du Ciel.
Cela dit, elle ne nous isole pas du
monde puisqu’elle n’est pas le faux-
fuyant des soucis quotidiens. La
vraie prière est significative : elle a
une incidence dans notre vie, elle
l’éclaire et nous ouvre à notre
environnement avec une perspective
surnaturelle :

« Il s'agit donc d'une prière intense,
qui toutefois ne détourne pas de
l'engagement dans l'histoire: en
ouvrant le cœur à l'amour de Dieu,
elle l'ouvre aussi à l'amour des frères
et rend capable de construire



l'histoire selon le dessein de Dieu
»[16].

Le Seigneur ne tient pas seulement à
étancher notre soif dans la prière,
mais à faire que cette expérience
nous conduise à partager la joie de
Le fréquenter, comme ce fut le cas de
la samaritaine après avoir rencontré
Jésus. Elle s’empressa de le faire
connaître à tout son entourage :

« Beaucoup de Samaritains de cette
ville crurent en Jésus, à cause de la
parole de la femme qui rendait ce
témoignage : « Il m’a dit tout ce que
j’ai fait. » (Jn 4,39). Le désir de
partager notre expérience du Christ
avec les autres est le signe de
l’authentique prière. En effet « quel
est l’amour qui ne sent pas le besoin
de parler de l’être aimé, de le faire
connaître, de le montrer aux autres ?
»[17].

Sainte Marie est maîtresse de prière.
Elle, qui a su garder les choses de son



Fils et les méditer en son cœur (cf. Lc
2,51), entoure les disciples de Jésus
dans leur prière (cf. Ac 1,14), et leur
montre le chemin pour qu’ils
reçoivent en plénitude le don du
Saint-Esprit qui leur permettra de se
lancer dans l’aventure divine de
l’évangélisation.

D'après Juan Francisco Pozo - Rodolfo
Valdés

[1] Catéchisme de l’Église Catholique,
n. 2567.

[2] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.
67.

[3] F. Ocáriz, Lettre pastorale, 14-
II-2017, n. 8.

[4] François, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 264.



[5] Ibid.

[6]Catéchisme de l’Église catholique,
n. 2560. Cf. Saint Augustin, De
diversis quaestionibus octoginta
tribus, 64, 4: CCL 44 A140 (PL 40, 56).

[7] Cf. Catéchisme de l’Église
catholique, n.2710.

[8]Catéchisme de l’Église catholique,
n. 2732.

[9] Cf. Catéchisme de l’Église
catholique, n. 2725 et suivants.

[10] Cf. Catéchisme de l’Église
catholique, n. 2729.

[11] Saint Josémaria, Sillon, 460.

[12] Saint Josémaria, Forge, 743.

[13] Saint Josémaria,Amis de Dieu, n.
222.

[14] Benoît XVI, Audience générale,
16 mai 2012.



[15] Saint Josémaria, Forge, n.73.

[16] Saint Jean-Paul II, Lettre
Apostolique Novo millennio ineunte,
n. 33.

[17] François, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 264.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/chemins-de-
contemplation/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/chemins-de-contemplation/
https://opusdei.org/fr-ca/article/chemins-de-contemplation/
https://opusdei.org/fr-ca/article/chemins-de-contemplation/

	Chemins de contemplation

