
opusdei.org

"Chemin" appelle
une lecture à la fois
inspirée et
empathique

G. Derville répond aux
questions de Laetitia Freney sur
la compréhension du message
de saint Josémaria, sa genèse et
ses perspectives. G. Derville
travaille depuis 1997 auprès du
Prélat de l’Opus Dei à Rome ; il
est aussi professeur de
Théologie au Collège Romain de
la Sainte Croix.

01/05/2009



Le dernier numéro de Studia et
Documenta publie la Note de
théologie (II) de Guillaume Derville
sur l’édition critico-historique de
Chemin établie par Pedro Rodriguez.

G. Derville répond aux questions de
Laetitia Freney sur la compréhension
du message de saint Josémaria, sa
genèse et ses perspectives. G. Derville
travaille depuis 1997 auprès du
Prélat de l’Opus Dei à Rome ; il est
aussi professeur de Théologie au
Collège Romain de la Sainte Croix.

L’édition critico-historique de
Chemin conduit-elle à une nouvelle
lecture du livre ?

En un certain sens, oui. L’édition
critico-historique montre le caractère
très personnel, voire intime, du texte.
Avec Chemin, saint Josémaria
publiait en faisant un large usage du
tutoiement des considérations que,
pour une bonne part, il s’était écrites
à lui-même et qu’il dépersonnalisait

https://www.isje.org/ita/studia-et-documenta3.html
https://www.isje.org/ita/studia-et-documenta3.html
https://www.isje.org/ita/studia-et-documenta3.html
https://www.isje.org/ita/studia-et-documenta3.html


pour le lecteur. Ce sont des phrases
exigeantes. Maintenant que leur
destinataire originel est connu –
l’auteur même !- une nouvelle
lecture est possible : nous sommes
enclins à nous associer aux
sentiments du saint à l’égard de lui-
même, plutôt qu’à nous sentir blessés
par un regard extérieur. D’autre
part, le commentaire de Rodriguez
fait mieux comprendre pourquoi un
livre de ce genre, qui réunit de
courtes considérations qui en général
ne sont pas discursives, peut
bouleverser ou pas le lecteur : sa
disposition est liée à sa foi et
déterminante pour la
compréhension du texte.

Le message de saint Josémaria
s’inspire-t-il des écrits d’autres
auteurs spirituels ?

Il est humain de rapprocher ce que
l’on découvre de ce que l’on
connaissait déjà. Cette logique est



toutefois limitée quant à son
application à la pensée de saint
Josémaria. Il est difficile de lui
trouver des précurseurs ou de
dégager de possibles influences. En
effet, en lui tout semble illuminé par
l’expérience du 2 octobre 1928 : par
l’explosion lumineuse de ce jour où il
vit intellectuellement ce qui devait
être l’Opus Dei ; puis par les éclats
qui suivront : des grâces liées au
charisme de fondation. Plutôt que de
sources, je parle donc d’affinités et
de convergences, en signalant par
exemple l’École française de
spiritualité et l’importance de
l’humanité du Christ et de ses
mystères, ou encore sainte Thérèse
d’Avila et sa mystique.

Peut-on parler d’une théologie de
saint Josémaria ?

Je pose la question dans mon article.
Rodriguez en effet ne manque pas de
souligner que certaines expériences



de saint Josémaria configurèrent sa
conception de l’existence chrétienne.
Par exemple la manière dont il
comprit un jour l’attraction de toutes
choses au Christ suivant les paroles
que saint Jean rapporte au chapitre
12 de son évangile. Il y a certes un
enseignement chez saint Josémaria,
qui est bien étayé au plan
théologique ; on découvre une
grande sûreté dans l’intelligence de
la foi. Mais il n’a pas écrit de somme
de théologie. Et j’ajoute : tant mieux !

Pourquoi ?

Parce qu’avant tout saint Josémaria
est le fondateur d’une réalité qui est
une petite partie de l’Église, qui
participe de sa mission universelle et
qui est appelée à durer. Pour cela il
faut un minimum de souplesse
intellectuelle. Regardez les
évangiles : ils ne constituent pas un
traité systématique. Si le message de
l’Opus Dei avait été enfermé dans



une structure théologique très
élaborée, aussi séduisante soit-elle,
cette construction eût fini par
corseter l’esprit dont saint Josémaria
considérait qu’il venait de Dieu et
qu’il devait le transmettre dans toute
sa pureté et sa simplicité, et qui peut
s’accommoder de diverses
conceptualisations. La dimension
théologique des commentaires de
Rodriguez en dit sans doute aussi un
peu sur lui-même et sur la théologie
de son époque, et pas seulement sur
l’objet de son travail, encore que
Rodriguez reste prudent et ouvert
dans ses commentaires et dans la
manière dont il les formule.

Y-a-t-il des lignes de force dans la
vision théologique de saint
Josémaria ?

Certainement. Rodriguez met en
lumière l’anthropologie de la liberté
sous-jacente dans l’enseignement de
saint Josémaria, qui sent vibrer un



hymne à la liberté dans tous les
mystères chrétiens. Au plan
théologique, de grands thèmes se
dégagent. D’abord la paternité
aimante de Dieu et la filiation divine
qui en est le pendant subjectif ; voilà
le fondement de la vie chrétienne et
notamment de celle des fidèles de
l’Opus Dei, contrairement à une idée
reçue qui voudrait que c’en fût le
travail, pourtant central il est vrai.
Ensuite la contemplation au milieu
du monde et le travail professionnel,
au sens très large, comme axe de la
sanctification, sans oublier la
dimension séculière de l’apostolat.
La référence à Jésus Christ, dont
l’être de Dieu-Homme est
inséparable de la fonction de
rédempteur, est clairement à la
source de Chemin.

Où se situe le centre de la vie dans
la vision de Chemin ?



En Jésus Christ, précisément dans sa
divinité et dans son humanité. La
place du Christ est centrale et
actuelle. Il y a une contemporanéité
des événements rédempteurs de la
vie de Jésus avec la nôtre. Aussi la
contemplation s’accompagne-t-elle,
pour saint Josémaria, d’une
participation à la vie du Christ. Ses
mystères, de Bethléem au Golgotha,
en passant par le travail à Nazareth,
sont actualisés par l’Église dans
l’Eucharistie, centre et racine de
notre vie appelée à la divinisation : la
sainteté, fruit de notre libre réponse
à l’œuvre de l’Esprit Saint, est la
plénitude de la filiation divine dans
le Christ.

Les saints sont-ils un « lieu
théologique » ?

Le théologien aura tendance à
répondre qu’il y a un abîme
infranchissable entre l’expérience et
le discours rationnel sur la



Révélation. Il soulignera ce problème
épistémologique. Une chose est de
suivre une méthode rigoureusement
spéculative, une autre de faire appel
à l’expérience.

Cependant l’intelligence de la foi
suppose une rencontre personnelle
avec Dieu en Jésus Christ. Saint
Thomas d’Aquin ne considérait-il pas
le crucifix comme son livre ?
L’homme est un sujet vivant et qu’il y
a une unité, certes en constante
construction, de sa personne –
intelligence, volonté, sentiments ;
nous pouvons donc parler d’une
compréhension du cœur, entendu
comme l’expression de ce qu’il y a de
plus intime à la personne, du
tréfonds de son être. La vérité, la
bonté et la beauté des créatures
renvoient à leur Auteur divin et
reflètent se perfection. Dans sa Lettre
aux artistes, Jean-Paul II reconnaît la
valeur de l’intuition artistique pour
la connaissance de la foi et il cite



l’œuvre d’art comme véritable lieu
théologique. Il voit en effet
l’expérience humaine comme un
moyen en quelque sorte légitime
pour l’interprétation théologique.
D’autre part, dans sa catéchèse sur
Genèse 3, Jean-Paul II parle de la
relation réciproque entre
l’expérience et la révélation. Les
saints nous font comprendre par leur
vie ce que dit l’Écriture, affirme
Grégoire le Grand. En effet, la foi est
une doctrine et un chemin, sans quoi,
comme dit saint Paul, elle est morte.
Aussi est-il compréhensible
qu’aujourd’hui la théologie des saints
suscite un regain d’intérêt.

En ce sens, la canonisation de saint
Josémaria a-t-elle un sens par
rapport au charisme reçu ?

Bien entendu. Thomas d’Aquin
affirme que l’apôtre Thomas est
devenu un bon théologien en
confessant la vraie foi, c’est-à-dire



l’humanité et la divinité du Christ.
Naturellement, cette foi doit
s’accompagner de l’amour de Dieu et
du prochain, que l’apôtre prouva
jusqu’au martyre. Dans le cas d’un
fondateur comme saint Josémaria,
l’incarnation dans la propre vie du
charisme reçu est essentielle. Toute
chose « nouvelle » dans l’Église, où
l’Esprit Saint poursuit son œuvre, ne
peut que s’inscrire dans la continuité,
et cette continuité, en dernière
analyse, se ramène à la personne du
Christ et donc à l’union personnelle
avec lui. C’est ainsi que la prophétie
du Christ sur la montagne -« À leurs
fruits vous les reconnaîtrez »-
demeure actuelle pour chacun
d’entre nous. Un charisme se
transmet par la vie et par les
enseignements, suivant l’exemple de
Jésus qui, selon saint Luc, a posé des
actions et a enseigné. Saint Josémaria
comprenait : avant de parler aux
autres, il faut d’abord agir soi-même.
En d’autres termes, le premier



message c’est l’exemple. Nul doute
que le haut degré d’union de saint
Josémaria avec Dieu ait été essentiel
pour accompagner et légitimer son
discours et ses entreprises.

Un exemple ?

Il a fait en 1931 une expérience
mystique de sa condition d’enfant de
Dieu. Cette réalité –Dieu est mon
Père- est à la base toute la vie
chrétienne. Si l’on unit ceci à sa
lecture de la vie cachée du Christ
comme l’affirmation de la
sanctification du travail, dans un
monde qui est sorti bon des mains de
Dieu, il s’ensuit, par exemple, une
vision du travail très suggestive dans
la perspective globale de la création,
de la rédemption et de la
consommation. Le travail,
participation à la création qui est
toujours en train de se faire, est
instrument de salut et contribue à
fois à l’instauration de toutes choses



dans le Christ, à leur avènement
transcendant. C’est en étant uni au
Christ, centre de la création et
Rédempteur de l’homme, en qui tout
sera récapitulé, que le travail des
enfants de Dieu conduit toutes
choses à lui.

Plus on travaille, mieux c’est ?

Évidemment non, puisque le travail
n’est qu’un moyen. Mais c’est une
activité noble. Dieu s’abaisse en
prenant notre condition humaine.
Cependant le travail de l’artisan de
Nazareth n’est pas en soi un
abaissement ou une humiliation :
c’est une activité sainte, divine,
efficacement rédemptrice, unie à la
croix. D’où par exemple, pour élargir
ma réponse sur l’apport de saint
Josémaria à la théologie, le rejet
d’une interprétation excessivement
négative de la kénose, de
l’anéantissement du Christ, comme
si, sur la croix, le Verbe incarné,



Personne divine, pouvait perdre son
omnipotence et son omniscience, ou
comme si les trente années de travail
manuel auprès de saint Joseph
artisan avaient pu être dégradantes
ou infamantes. Ce travail était
l’expression de l’amour divin, c’est-à-
dire de la gloire de Dieu. Il en résulte
un regard optimiste sur notre vie :
unie au Christ, elle a une projection
éternelle, y compris dans les choses
apparemment les plus matérielles ou
les plus insignifiantes, ou même
dures, comme la faim, la soif ou
l’absence de toit, comme en font
l’expérience aujourd’hui les victimes
du tremblement de terre de L’Aquila,
car Jésus a éprouvé cela et continue
de le faire en nous.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ca/article/chemin-

https://opusdei.org/fr-ca/article/chemin-appelle-une-lecture-a-la-fois-inspiree-et-empathique/
https://opusdei.org/fr-ca/article/chemin-appelle-une-lecture-a-la-fois-inspiree-et-empathique/


appelle-une-lecture-a-la-fois-inspiree-et-
empathique/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/chemin-appelle-une-lecture-a-la-fois-inspiree-et-empathique/
https://opusdei.org/fr-ca/article/chemin-appelle-une-lecture-a-la-fois-inspiree-et-empathique/

	"Chemin" appelle une lecture à la fois inspirée et empathique

