
opusdei.org

" Cela en vaut la
peine ! "(V) : Dans sa
pureté originelle,
dans sa radieuse
nouveauté

Notre Seigneur a promis que
l’Esprit Saint accompagnerait
son Église pour qu’elle soit
fidèle, c’est-à-dire attentive à
transmettre ce qu’elle a reçu
dans un dialogue permanent
avec chaque époque. C’est aussi
la façon dont l’Opus Dei a
avancé tout au long de
l’histoire.



05/12/2022

« Mais je vous l'ai dit afin que,
lorsque leur heure sera venue, vous
vous souveniez que je vous l'ai
annoncé. » (Jn 16, 4). Ces paroles
prononcées par Jésus lors de la
dernière Cène sont résolument
projetées vers l’avenir : elles nous
font lire aujourd’hui sa prière
sacerdotale comme si elle nous était
adressée, comme une sorte de
testament toujours vivant. Une
grande partie de ce que le Seigneur
confie à ses disciples dans ces
derniers moments concerne l’envoi
de l’Esprit Saint : « Quand il viendra,
lui, l’Esprit de vérité, il vous conduira
dans la vérité tout entière. En effet,
ce qu’il dira ne viendra pas de lui :
mais ce qu’il aura entendu, il le dira ;
et ce qui va venir, il vous le fera
connaître » (Jn 16, 13). Cette tension
vers l’avenir doit nous amener à



nous demander à tout moment : «
Qu’est-ce que le Seigneur attend de
nous, chrétiens, aujourd’hui ? » C’est
la question que le prélat de l’Opus
Dei s’est posée quelques mois après
avoir reçu sa charge du Seigneur. Et
il a répondu : « Que nous allions à la
rencontre des préoccupations et des
besoins des gens, pour apporter à
tous l’Évangile dans sa pureté
originelle et, en même temps, dans sa
radieuse nouveauté » [1].

Dieu continue de se donner à
l’humanité

La passion, la mort et la résurrection
de Jésus, qui constituent le cœur de
la révélation de Dieu à l’humanité,
ont eu lieu dans un lieu et à un
moment historique précis. Il ne s’agit
cependant pas d’un événement passé
dans l’histoire, comme c’est le cas
pour tout le reste : le mystère pascal
continue à porter des fruits
aujourd’hui. En effet, l’Eucharistie,



qui est la forme sacramentelle de ces
événements, n’est pas seulement un
souvenir, mais un mémorial, au sens
biblique de l’expression : elle rend ce
mystère présent dans tous les temps ;
elle est un don, traditio, de l’amour
miséricordieux du Père pour le
monde. Bien qu’elle re-présente un
événement historique concret,
l’Eucharistie nous montre que la
valeur de la Pâque franchit les
barrières du temps pour s’insérer
dans notre vie d'aujourd'hui. Et cela
ne vaut pas seulement pour ce cœur
de la manifestation de Dieu, mais,
d’une certaine manière, pour tous les
enseignements de Jésus : il nous
confie la tâche de livrer, tradere,
cette Bonne Nouvelle à chaque
moment de l’histoire (cf. Mt 28,
19-20).

Cette mission, par laquelle « l’Église,
dans sa doctrine, sa vie et son culte,
perpétue et transmet à toutes les
générations tout ce qu’elle est, tout ce



qu’elle croit » [2], implique
nécessairement un progrès. Cette
notion de progrès est souvent
considérée, à tort, comme opposée à
celle de tradition. En réalité,
tradition et progrès expriment un
mouvement harmonieux : la
transmission et le progrès indiquent
tous deux une ouverture à l’histoire.
Et c’est ce que fait l’Église lorsqu’elle
avance en donnant sa vie aux
hommes et aux femmes de tous les
âges. Le protagoniste de cette
tradition, de ce don, est l’Esprit Saint,
qui éternise dans l'histoire les
paroles de Jésus ; et il est aussi le
protagoniste du progrès, surtout à
travers la vie de chaque saint, de tous
les saints qui « mettent en lumière et
font connaître des aspects toujours
nouveaux du message évangélique » 
[3].

La fraîcheur des origines



Cette manière d’être de l’Église se
reproduit dans chacune des réalités
vivantes qui composent l’unique
Corps du Christ. C’est donc aussi la
manière d’être de l’Opus Dei, « à la
fois ancien et nouveau comme
l’évangile » [4]. Dans l’Œuvre, comme
dans l’Église, tradition et progrès
forment un tout harmonieux, tout
comme sainteté et apostolat. La
sainteté, en effet, s’exprime dans la
fidélité à un esprit reçu de Dieu, et
l’apostolat se développe au milieu
d’un monde nécessairement
changeant. Cette harmonie est un
fruit de l’Esprit Saint, qui nous
pousse à la fois à valoriser les
enseignements que nous avons reçus
et à renouveler notre enthousiasme
pour ouvrir de nouvelles voies afin
de porter l’Évangile au cœur des
hommes et des femmes de notre
temps.

Lorsque ce qui est transmis est une
vie, un esprit, une manière d’être, la



fidélité passe nécessairement par
l’ouverture à l’histoire. Ce que
l’Église confie à chaque époque, ce ne
sont pas des objets, des choses
inanimées, mais une forme vivante,
la « forma Christi » qui est appelée à
transformer chaque culture de
l’intérieur. Celui qui proclamerait
l’Évangile, sans essayer de
comprendre la situation historique
de son interlocuteur ni la situation
historique de la société dans laquelle
il évolue, et se préoccuperait
uniquement d’enseigner une
doctrine abstraite, comme si elle était
fixée une fois pour toutes, ne
transmettrait pas fidèlement le
message de Jésus-Christ.

Dans la traditio evangelii, la
transmission de l’Évangile, la fidélité
ressemble à la continuité d’un fleuve
vivant qui coule et nous met en
contact avec la fraîcheur des
origines. Benoît XVI a expliqué
comment l’Esprit Saint assure « le



lien entre l’expérience de la foi
apostolique, vécue dans la
communauté originelle des disciples,
et l’expérience actuelle du Christ
dans son Église […]. La tradition,
poursuit-il, n’est pas une
transmission de choses ou de mots,
une collection de choses mortes. La
tradition est le fleuve vivant qui nous
relie aux origines, le fleuve vivant
dans lequel les origines sont toujours
présentes » [5].

L’Opus Dei transmet au monde un
esprit, un mode de vie chrétien, une
compréhension de la profonde
relation filiale avec Dieu qui trouve
son origine dans le baptême. Cet
esprit, comme la Tradition de l’Église
dont il fait partie, ne peut et ne doit
pas être codifié et spécifié dans tous
ses aspects. En outre, la traduction
pratique de cet esprit aujourd’hui ne
restera pas nécessairement valable
demain, car ce n'est pas tant une
"pratique" qui se transmet dans le



temps, qu’un esprit filial grâce
auquel nous vivons dans le Christ, un
esprit capable de donner vie à
chaque nouvelle situation que
l’histoire présente. « Chaque fois que
nous essayons de revenir à la source
et de retrouver la fraîcheur originelle
de l’Évangile, a écrit le Pape François,
de nouvelles voies, des méthodes
créatives, d’autres formes
d’expression, des signes plus
éloquents, des paroles chargées d’un
sens renouvelé pour le monde
d’aujourd’hui jaillissent » [6].

Un aggiornamento dans la vie
personnelle

Jésus a confié à ses disciples la tâche
d’aller vers tous les hommes et tous
les peuples, en connaissant leur
culture et leur contexte. Pour
exprimer ce défi, on utilise souvent
le mot italien aggiornamento, qui
signifie littéralement se renouveler,
se mettre à jour. Il a été utilisé, par



exemple, par saint Jean XXIII et ses
successeurs pour désigner la mission
du Concile Vatican II. En soi, le terme
exprime le souci de garder sa
pertinence, d’être en phase avec ce
que les gens comprennent ou vivent.
Cependant, certains en ont appauvri
le sens en préconisant que l’Église
doit « se rattraper », dans le sens de
se plier simplement aux
circonstances de l’époque, comme
celui qui, à force d' « ajuster » son
message aux exigences des diverses
nouveautés, finit par perdre le
message lui-même.

Saint Josémaria n’a pas tardé à
s’inscrire en faux contre cette
seconde compréhension du terme. À
plusieurs reprises, il a prévenu que
ce n’est pas l’Église qui doit s’adapter
aux temps, mais que c’est chaque
époque qui doit découvrir le message
salvifique de Jésus-Christ : « 
L’aggiornamento doit se faire, avant
tout, dans la vie personnelle, de



manière à la rendre conforme à cette
vieille nouveauté qu’est l’évangile » 
[7]. Il ajoutait, en outre, qu’une
personne qui vit l’esprit de l’Opus
Dei, dans la mesure où elle travaille
dans le monde et s’intègre
pleinement dans les processus de la
société, doit naturellement être à
jour, aggiornato, et donc actualiser
aussi sa mission.

Ce dynamisme de la fidélité, a
expliqué le prélat de l’Opus Dei, se
produit avant tout comme un «
aggiornamento naturel » : celui d’une
personne qui incarne l’esprit
transmis par saint Josémaria. « C'est
surtout dans le domaine de
l'apostolat personnel – qui est
l’essentiel dans l'Œuvre – et dans
celui de l'orientation des professions,
des institutions et des structures
humaines dans un sens chrétien, que
nous essayons d’agir avec initiative
et créativité, afin de nouer des
relations d'amitié sincère avec de



nombreuses personnes et d'apporter
la lumière de l'Évangile à la société. »
[8].

Les gens qui cherchent à incarner
l’esprit de l’Opus Dei sont
généralement prédisposés, par leur
vocation même, à cette « continuité
créatrice ». Toutefois, cette
disposition n’est pas automatique :
pour être créatif, il est nécessaire de
« connaître en profondeur l’époque
dans laquelle nous vivons, les
dynamiques qui la traversent, les
potentialités qui la caractérisent,
ainsi que les limites et les injustices,
parfois graves, qui l’affligent » [9]. Si
l’idée d’« adaptation » suggère une
série de forces poussant de
l’extérieur, demandant à être
modelées aux nouvelles exigences de
l’époque, des expressions comme «
fidélité dynamique » ou « continuité
créative » envisagent plutôt une
activité venant de l’intérieur, d’une
vie intérieure vibrante, par laquelle



chacun pense et agit avec créativité,
dans un dialogue constant avec la
réalité qui l’entoure.

La créativité est donc étroitement
liée au « professionnalisme » au sens
propre du terme ; elle stimule
l’intelligence — intus legere, lire à
l’intérieur — avec laquelle on
pénètre dans les choses, sans rester à
la surface. La créativité est le fruit de
l’amour du monde et des gens, parce
qu’elle implique l’effort de chercher
de nouvelles voies, sans céder à la
facilité d’une répétition littérale des
acquis, toujours moins exigeante
pour soi et moins efficace pour les
autres. La créativité est, enfin, le
fruit d’une prière sincère : ce n’est
qu’en regardant Jésus, le centre de
l’histoire, que nous pouvons trouver
de nouvelles clés pour entrer dans le
cœur de nos contemporains.

Le disciple fera de plus grandes
œuvres



En étudiant la manière dont la
doctrine chrétienne se déploie dans
le temps, saint John Henry Newman
a réalisé que l’ensemble de la
prédication de Jésus contenait,
comme une graine, tout ce que le
christianisme deviendrait au cours
de l’histoire [10]. On comprend ainsi
comment, de même qu’une graine
germe et fleurit en fonction de la
qualité du sol, des conditions
climatiques et des circonstances
environnementales, le christianisme
a donné lieu, au cours de l’histoire, à
des phénomènes apparemment
inédits qui, en réalité, ne sont pas
absolument nouveaux, car ils étaient
contenus dans la graine. Cependant,
il est clair que ces fruits, avec leurs
couleurs et leurs parfums, ont eu
besoin du bon moment et de
conditions favorables pour devenir
possibles.

La foi des premiers disciples dans la
présence réelle du corps du Christ



dans l’Eucharistie, par exemple, a été
la graine qui portera du fruit
longtemps après sous la forme du
culte eucharistique en dehors de la
sainte messe, de la construction
d’églises, ou de notre adoration
devant les tabernacles. Cependant,
tout cela n’a pu commencer à mûrir
que lorsque, au IVe siècle, les
chrétiens ont commencé à disposer
des conditions nécessaires pour
développer le culte eucharistique.
Toute vraie nouveauté renvoie à la
graine originelle, lorsque le fruit était
encore invisible.

Il en va de même pour l’esprit de
l’Œuvre. Certes, saint Josémaria a
reçu l’essence du charisme, le noyau
de ce qui se transmettra au fil du
temps, mais il ne pouvait pas prévoir
tout ce qui naîtrait de ce message ;
déjà de son vivant, en effet, il a
expérimenté cette réalité à plusieurs
reprises, et il est logique qu’il en soit
ainsi au fil des siècles. Lors de son



séjour à la légation du Honduras en
1937, il s’exprimait ainsi dans une
prière à haute voix : « Par la
miséricorde de Dieu, je suis le
premier maillon, et vous êtes aussi
les premiers maillons d’une chaîne
qui se poursuivra sans fin à travers
les âges. Je ne suis pas seul ; il y a des
âmes maintenant, et beaucoup
d’autres viendront à l’avenir, prêtes
à souffrir avec moi, à penser avec
moi, à partager avec moi la vie que
Dieu a déposée dans ce corps de
l’Œuvre, qui vient à peine de naître » 
[11].

Mgr Fernando Ocariz, lors d'un de
ses premiers voyages en tant que
Père de cette famille, a souligné à
Madrid que chaque nouvelle étape
de l’Opus Dei « est une bonne
occasion pour chacun de nous
d’envisager de recommencer, de
sentir l’Œuvre entre nos mains avec
plus de gratitude et plus de
responsabilité » [12]. Ce dynamisme de



vie était déjà annoncé par Jésus à ses
disciples dans sa prière sacerdotale
lors de la dernière Cène : « Celui qui
croit en moi fera les œuvres que je
fais. Il en fera même de plus grandes,
parce que je pars vers le Père » (Jn
14, 12). La nouveauté de la
continuité, par laquelle l’arbre
grandit et devient plus fort, est en
définitive le résultat de
l’identification à Jésus-Christ et de la
docilité à son Esprit. Dans le plan de
Dieu pour l’humanité, ce sont le Fils
et l’Esprit Saint qui nous montrent
pourquoi la vérité et l’histoire ne
s’opposent pas l’une à l’autre : le Fils,
Vérité en personne, est Celui vers qui
l’histoire pointe et de qui toute
l’histoire reçoit son sens ; et l’Esprit,
qui guide l’Église sur son chemin
terrestre, est Celui qui nous conduira
à la vérité tout entière.



[1]. Mgr Fernando Ocariz, Message, 7
juillet 2017.

[2]. Concile Vatican II, Dei Verbum, n°
8.

[3]. Benoît XVI, Discours, 19 décembre
2009.

[4]. Saint Josémaria, Entretiens, n° 24.

[5]. Benoît XVI, Audience, 26 avril
2006.

[6]. Pape François, Evangelii gaudium,
n° 11.

[7]. Saint Josémaria, Entretiens, n° 72.

[8]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 19 mars 2022, n° 10.

[9]. Mgr Fernando Ocariz, Message, 7
juillet 2017.

[10]. Cf. J. R. Newman, Essai sur le
développement de la doctrine
chrétienne, Ad solem.



[11]. Saint Josémaria, Crecer para
adentro, p. 85.

[12]. Cf. Mgr Fernando Ocariz, Voyage
pastoral à Madrid, VI-VII 2017, dans
www.opusdei.org.

Giuseppe Tanzella-Nitti

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/cela-en-vaut-la-
peine-v-dans-sa-purete-originelle-dans-

sa-radieuse-nouveaute/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/cela-en-vaut-la-peine-v-dans-sa-purete-originelle-dans-sa-radieuse-nouveaute/
https://opusdei.org/fr-ca/article/cela-en-vaut-la-peine-v-dans-sa-purete-originelle-dans-sa-radieuse-nouveaute/
https://opusdei.org/fr-ca/article/cela-en-vaut-la-peine-v-dans-sa-purete-originelle-dans-sa-radieuse-nouveaute/
https://opusdei.org/fr-ca/article/cela-en-vaut-la-peine-v-dans-sa-purete-originelle-dans-sa-radieuse-nouveaute/

	" Cela en vaut la peine ! "(V) : Dans sa pureté originelle, dans sa radieuse nouveauté

