
opusdei.org

eBook - "Avec un
cœur de père". Le
Pape lance une
Année de saint
Joseph

Par la Lettre Apostolique "Patris
corde" ("Avec un cœur de
père"), le Souverain Pontife
rappelle le 150ème
anniversaire de la déclaration
de Saint Joseph comme Patron
de l'Église Universelle et, à cette
occasion, du 8 décembre 2020
au 8 décembre 2021, une année
lui sera spécialement dédiée.



09/12/2020

Télécharger l'eBook au format :

.EPUB : "Patris Corde", pape François

.MOBI : "Patris Corde", pape François

.PDF : "Patris Corde", pape François

Source : vatican.va

Sommaire :

1. Père aimé

2. Père dans la tendresse

3. Père dans l’obéissance

4. Père dans l’accueil

5. Père au courage créatif

6. Père travailleur

7. Père dans l’ombre

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20apostolique%20PATRIS%20CORDE20201212-140617.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20apostolique%20PATRIS%20CORDE20201212-140631.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Lettre%20apostolique%20PATRIS%20CORDE%20sans%20couverture20201212-140639.pdf
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html


8. Le don des indulgences en
l'année saint Joseph

LETTRE APOSTOLIQUE

PATRIS CORDE

DU SAINT-PÈRE FRANÇOIS

À L’OCCASION DU 150ème
ANNIVERSAIRE

DE LA DÉCLARATION DE SAINT
JOSEPH

COMME PATRON DE L’ÉGLISE
UNIVERSELLE

Avec un cœur de père : C’est ainsi
que Joseph a aimé Jésus, qui est
appelé dans les quatre Évangiles « le
fils de Joseph ».[1]

Les deux évangélistes qui ont mis en
relief sa figure, Matthieu et Luc,
racontent peu, mais bien
suffisamment pour le faire
comprendre, quel genre de père il a

https://www.vaticannews.va/fr/vatican/news/2020-12/penitencerie-apostolique-indulgence-pleniere-annee-saint-joseph.html
https://www.vaticannews.va/fr/vatican/news/2020-12/penitencerie-apostolique-indulgence-pleniere-annee-saint-joseph.html


été et quelle mission lui a confiée la
Providence.

Nous savons qu’il était un humble
charpentier (cf. Mt 13, 55), promis en
mariage à Marie (cf. Mt 1, 18 ; Lc 1,
27) ; un « homme juste » (Mt 1, 19),
toujours prêt à accomplir la volonté
de Dieu manifestée dans sa Loi (cf. Lc
2, 22.27.39), et à travers quatre
songes (cf. Mt 1, 20 ; 2, 13.19.22).
Après un long et fatiguant voyage de
Nazareth à Bethléem, il vit naître le
Messie dans une étable, parce
qu’ailleurs « il n’y avait pas de place
pour eux » (Lc 2, 7). Il fut témoin de
l’adoration des bergers (cf. Lc 2, 8-20)
et des Mages (cf. Mt 2, 1-12) qui
représentaient respectivement le
peuple d’Israël et les peuples païens.

Il eut le courage d’assumer la
paternité légale de Jésus à qui il
donna le nom révélé par l’ange : « Tu
lui donneras le nom de Jésus, car
c’est lui qui sauvera son peuple de



ses péchés » (Mt 1, 21). Comme on le
sait, donner un nom à une personne
ou à une chose signifiait, chez les
peuples antiques, en obtenir
l’appartenance, comme l’avait fait
Adam dans le récit de la Genèse (cf.
2, 19-20).

Quarante jours après la naissance,
Joseph, avec la mère, offrit l’Enfant
au Seigneur dans le Temple et
entendit, surpris, la prophétie de
Siméon concernant Jésus et Marie
(cf. Lc 2, 22-35). Pour défendre Jésus
d’Hérode, il séjourna en Égypte
comme un étranger (cf. Mt 2, 13-18).
Revenu dans sa patrie, il vécut en
cachette dans le petit village inconnu
de Nazareth en Galilée – d’où, il était
dit, "qu’il ne surgit aucun prophète"
et "qu’il ne peut jamais en sortir rien
de bon" (cf. Jn 7, 52 ; 1, 46) –, loin de
Bethléem, sa ville natale, et de
Jérusalem où se dressait le Temple.
Quand, justement au cours d’un
pèlerinage à Jérusalem, ils perdirent



Jésus âgé de douze ans, avec Marie ils
le cherchèrent angoissés et le
retrouvèrent dans le Temple en train
de discuter avec les docteurs de la
Loi (cf. Lc 2, 41-50).

Après Marie, Mère de Dieu, aucun
saint n’a occupé autant de place dans
le Magistère pontifical que Joseph,
son époux. Mes prédécesseurs ont
approfondi le message contenu dans
les quelques données transmises par
les Évangiles pour mettre davantage
en évidence son rôle central dans
l’histoire du salut : le bienheureux 
Pie IX l’a déclaré « Patron de l’Église
Catholique »,[2] le vénérable Pie XII
l’a présenté comme « Patron des
travailleurs »,[3] et saint Jean Paul II
comme « Gardien du Rédempteur
».[4] Le peuple l’invoque comme «
Patron de la bonne mort ».[5]

Par conséquent, à l’occasion des 150
ans de sa déclaration comme Patron
de l’Église Catholique faite par le

https://www.vatican.va/content/pius-ix/fr.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr.html


bienheureux Pie IX, le 8 décembre
1870, je voudrais – comme dit Jésus –
que "la bouche exprime ce qui
déborde du cœur" (cf. Mt 12, 34),
pour partager avec vous quelques
réflexions personnelles sur cette
figure extraordinaire, si proche de la
condition humaine de chacun d’entre
nous. Ce désir a mûri au cours de ces
mois de pandémie durant lesquels
nous pouvons expérimenter, en
pleine crise qui nous frappe, que «
nos vies sont tissées et soutenues par
des personnes ordinaires, souvent
oubliées, qui ne font pas la une des
journaux et des revues ni
n’apparaissent dans les grands
défilés du dernier show mais qui,
sans aucun doute, sont en train
d’écrire aujourd’hui les évènements
décisifs de notre histoire : médecins,
infirmiers et infirmières, employés
de supermarchés, agents d’entretien,
fournisseurs de soin à domicile,
transporteurs, forces de l’ordre,
volontaires, prêtres, religieuses et

https://www.vatican.va/content/pius-ix/fr.html


tant d’autres qui ont compris que
personne ne se sauve tout seul. […]
Que de personnes font preuve
chaque jour de patience et insufflent
l’espérance, en veillant à ne pas créer
la panique mais la co-responsabilité!
Que de pères, de mères, de grands-
pères et de grands-mères, que
d’enseignants montrent à nos
enfants, par des gestes simples et
quotidiens, comment affronter et
traverser une crise en réadaptant les
habitudes, en levant le regard et en
stimulant la prière! Que de
personnes prient, offrent et
intercèdent pour le bien de tous ».[6]
Nous pouvons tous trouver en saint
Joseph l’homme qui passe inaperçu,
l’homme de la présence quotidienne,
discrète et cachée, un intercesseur,
un soutien et un guide dans les
moments de difficultés. Saint Joseph
nous rappelle que tous ceux qui,
apparemment, sont cachés ou en
"deuxième ligne" jouent un rôle
inégalé dans l’histoire du salut. À eux



tous, une parole de reconnaissance et
de gratitude est adressée.

1. Père aimé

La grandeur de saint Joseph consiste
dans le fait qu’il a été l’époux de
Marie et le père adoptif de Jésus.
Comme tel, il « se mit au service de
tout le dessin salvifique », comme
l’affirme saint Jean Chrysostome.[7]

Saint Paul VI observe que sa
paternité s’est exprimée
concrètement dans le fait « d’avoir
fait de sa vie un service, un sacrifice
au mystère de l’incarnation et à la
mission rédemptrice qui y est jointe ;
d’avoir usé de l’autorité légale qui lui
revenait sur la sainte Famille pour
lui faire un don total de soi, de sa vie,
de son travail ; d’avoir converti sa
vocation humaine à l’amour
domestique dans la surhumaine
oblation de soi, de son cœur et de
toute capacité d’amour mise au

https://www.vatican.va/content/paul-vi/fr.html


service du Messie germé dans sa
maison ».[8]

En raison de son rôle dans l’histoire
du salut, saint Joseph est un père qui
a toujours été aimé par le peuple
chrétien comme le démontre le fait
que, dans le monde entier, de
nombreuses églises lui ont été
dédiées. Plusieurs Instituts religieux,
Confréries et groupes ecclésiaux sont
inspirés de sa spiritualité et portent
son nom, et diverses représentations
sacrées se déroulent depuis des
siècles en son honneur. De
nombreux saints et saintes ont été
ses dévots passionnés, parmi lesquels
Thérèse d’Avila qui l’adopta comme
avocat et intercesseur, se
recommandant beaucoup à lui et
recevant toutes les grâces qu’elle lui
demandait ; encouragée par son
expérience, la sainte persuadait les
autres à lui être dévots.[9]



Dans tout manuel de prière, on
trouve des oraisons à saint Joseph.
Des invocations particulières lui sont
adressées tous les mercredis, et
spécialement durant le mois de mars
qui lui est traditionnellement
dédié.[10]

La confiance du peuple en saint
Joseph est résumée dans l’expression
"ite ad Joseph" qui fait référence au
temps de la famine en Égypte quand
les gens demandaient du pain au
pharaon, et il répondait : « Allez
trouver Joseph, et faites ce qu’il vous
dira » (Gn 41, 55). Il s’agit de Joseph,
le fils de Jacob qui par jalousie avait
été vendu par ses frères (cf. Gn 37,
11-28) et qui – selon le récit biblique
– est devenu par la suite vice-roi
d’Égypte (cf. Gn 41, 41-44).

En tant que descendant de David (cf. 
Mt 1, 16.20), la racine dont devait
germer Jésus selon la promesse faite
à David par le prophète Nathan (cf. 2



S 7), et comme époux de Marie de
Nazareth, saint Joseph est la
charnière qui unit l’Ancien et le
Nouveau Testament.

2. Père dans la tendresse

Joseph a vu Jésus grandir jour après
jour « en sagesse, en taille et en
grâce, devant Dieu et devant les
hommes » (Lc 2, 52). Tout comme le
Seigneur avait fait avec Israël, "il lui
a appris à marcher, en le tenant par
la main : il était pour lui comme un
père qui soulève un nourrisson tout
contre sa joue, il se penchait vers lui
pour lui donner à manger" (cf. Os 11,
3-4).

Jésus a vu en Joseph la tendresse de
Dieu : « Comme la tendresse du père
pour ses fils, la tendresse du
Seigneur pour qui le craint » (Ps 103,
13).

Joseph aura sûrement entendu
retentir dans la synagogue, durant la



prière des Psaumes, que le Dieu
d’Israël est un Dieu de tendresse,[11]
qu’il est bon envers tous et que « sa
tendresse est pour toutes ses œuvres
» (Ps 145, 9).

L’histoire du salut s’accomplit en «
espérant contre toute espérance
» (Rm 4, 18), à travers nos faiblesses.
Nous pensons trop souvent que Dieu
ne s’appuie que sur notre côté bon et
gagnant, alors qu’en réalité la plus
grande partie de ses desseins se
réalise à travers et en dépit de notre
faiblesse. C’est ce qui fait dire à saint
Paul : « Pour m’empêcher de me
surestimer, j’ai reçu dans ma chair
une écharde, un envoyé de Satan qui
est là pour me gifler, pour empêcher
que je me surestime. Par trois fois,
j’ai prié le Seigneur de l’écarter de
moi. Mais il m’a déclaré : "Ma grâce
te suffit, car ma puissance donne
toute sa mesure dans la faiblesse"
» (2 Co 12, 7-9).



Si telle est la perspective de
l’économie du salut, alors nous
devons apprendre à accueillir notre
faiblesse avec une profonde
tendresse.[12]

Le Malin nous pousse à regarder
notre fragilité avec un jugement
négatif. Au contraire, l’Esprit la met
en lumière avec tendresse. La
tendresse est la meilleure manière de
toucher ce qui est fragile en nous. Le
fait de montrer du doigt et le
jugement que nous utilisons à
l’encontre des autres sont souvent un
signe de l’incapacité à accueillir en
nous notre propre faiblesse, notre
propre fragilité. Seule la tendresse
nous sauvera de l’œuvre de
l’Accusateur (cf. Ap 12, 10). C’est
pourquoi il est important de
rencontrer la Miséricorde de Dieu,
notamment dans le Sacrement de la
Réconciliation, en faisant une
expérience de vérité et de tendresse.
Paradoxalement, le Malin aussi peut



nous dire la vérité. Mais s’il le fait,
c’est pour nous condamner. Nous
savons cependant que la Vérité qui
vient de Dieu ne nous condamne pas,
mais qu’elle nous accueille, nous
embrasse, nous soutient, nous
pardonne. La Vérité se présente
toujours à nous comme le Père
miséricordieux de la parabole (cf. Lc
15, 11-32) : elle vient à notre
rencontre, nous redonne la dignité,
nous remet debout, fait la fête pour
nous parce que « mon fils que voilà
était mort, et il est revenu à la vie ; il
était perdu, et il est retrouvé » (v. 24).

La volonté de Dieu, son histoire, son
projet, passent aussi à travers la
préoccupation de Joseph. Joseph
nous enseigne ainsi qu’avoir foi en
Dieu comprend également le fait de
croire qu’il peut agir à travers nos
peurs, nos fragilités, notre faiblesse.
Et il nous enseigne que, dans les
tempêtes de la vie, nous ne devons
pas craindre de laisser à Dieu le



gouvernail de notre bateau. Parfois,
nous voudrions tout contrôler, mais
lui regarde toujours plus loin.

3. Père dans l’obéissance

Dieu a aussi révélé à Joseph ses
desseins par des songes, de façon
analogue à ce qu’il a fait avec Marie
quand il lui a manifesté son plan de
salut. Dans la Bible, comme chez tous
les peuples antiques, les songes
étaient considérés comme un des
moyens par lesquels Dieu manifeste
sa volonté.[13]

Joseph est très préoccupé par la
grossesse incompréhensible de
Marie : il ne veut pas « l’accuser
publiquement »[14] mais décide de «
la renvoyer en secret » (Mt 1, 19).
Dans le premier songe, l’ange l’aide à
résoudre son dilemme : « Ne crains
pas de prendre chez toi Marie, ton
épouse, puisque l’enfant qui est
engendré en elle vient de l’Esprit
Saint ; elle enfantera un fils, et tu lui



donneras le nom de Jésus, car c’est
lui qui sauvera son peuple de ses
péchés » (Mt 1, 20-21). Sa réponse est
immédiate : « Quand Joseph se
réveilla, il fit ce que l’ange du
Seigneur lui avait prescrit » (Mt 1,
24). Grâce à l’obéissance, il surmonte
son drame et il sauve Marie.

Dans le deuxième songe, l’ange
demande à Joseph : « Lève-toi ;
prends l’enfant et sa mère, et fuis en
Égypte. Reste là-bas jusqu’à ce que je
t’avertisse, car Hérode va rechercher
l’enfant pour le faire périr » (Mt 2,
13). Joseph n’hésite pas à obéir, sans
se poser de questions concernant les
difficultés qu’il devra rencontrer : « Il
se leva dans la nuit, il prit l’enfant et
sa mère et se retira en Égypte, où il
resta jusqu’à la mort d’Hérode » (Mt
2, 14-15).

En Égypte, Joseph, avec confiance et
patience, attend l’avis promis par
l’ange pour retourner dans son Pays.



Le messager divin, dans un troisième
songe, juste après l’avoir informé
que ceux qui cherchaient à tuer
l’enfant sont morts, lui ordonne de se
lever, de prendre avec lui l’enfant et
sa mère et de retourner en terre
d’Israël (cf. Mt 2, 19-20). Il obéit une
fois encore sans hésiter : « Il se leva,
prit l’enfant et sa mère, et il entra
dans le pays d’Israël » (Mt 2, 21).

Mais durant le voyage de retour, «
apprenant qu’Arkélaüs régnait sur la
Judée à la place de son père Hérode,
il eut peur de s’y rendre. Averti en
songe, – et c’est la quatrième fois que
cela arrive – il se retira dans la
région de Galilée et vint habiter dans
une ville appelée Nazareth » (Mt 2,
22-23).

L’évangéliste Luc rapporte que
Joseph a affronté le long et pénible
voyage de Nazareth à Bethléem pour
se faire enregistrer dans sa ville
d’origine, selon la loi de recensement



de l’empereur César Auguste. Jésus
est né dans cette circonstance (cf. Lc
2, 1-7) et il a été inscrit au registre de
l’Empire comme tous les autres
enfants.

Saint Luc, en particulier, prend soin
de souligner que les parents de Jésus
observaient toutes les prescriptions
de la Loi : les rites de la circoncision
de Jésus, de la purification de Marie
après l’accouchement, de l’offrande
du premier-né à Dieu (cf. 2,
21-24).[15]

Dans chaque circonstance de sa vie,
Joseph a su prononcer son "fiat", tout
comme Marie à l’Annonciation, et
comme Jésus à Gethsémani.

Dans son rôle de chef de famille,
Joseph a enseigné à Jésus à être
soumis à ses parents (cf. Lc 2, 51),
selon le commandement de Dieu (cf. 
Ex 20, 12).



Dans la vie cachée de Nazareth, Jésus
a appris à faire la volonté du Père à
l’école de Joseph. Cette volonté est
devenue sa nourriture quotidienne
(cf. Jn 4, 34). Même au moment le
plus difficile de sa vie, à Gethsémani,
il préfère accomplir la volonté du
Père plutôt que la sienne,[16] et il se
fait « obéissant jusqu’à la mort […] de
la croix » (Ph 2, 8). C’est pourquoi
l’auteur de la Lettre aux Hébreux
conclut que Jésus « apprit par ses
souffrances l’obéissance » (5, 8).

Il résulte de tous ces événements que
Joseph « a été appelé par Dieu à
servir directement la personne et la
mission de Jésus en exerçant sa
paternité. C'est bien de cette manière
qu'il coopère dans la plénitude du
temps au grand mystère de la
Rédemption et qu'il est
véritablement ministre du salut
».[17]

4. Père dans l’accueil



Joseph accueille Marie sans fixer de
conditions préalables. Il se fie aux
paroles de l’Ange. « La noblesse de
son cœur lui fait subordonner à la
charité ce qu’il a appris de la loi. Et
aujourd’hui, en ce monde où la
violence psychologique, verbale et
physique envers la femme est
patente, Joseph se présente comme
une figure d’homme respectueux,
délicat qui, sans même avoir
l’information complète, opte pour la
renommée, la dignité et la vie de
Marie. Et, dans son doute sur la
meilleure façon de procéder, Dieu
l’aide à choisir en éclairant son
jugement ».[18]

Bien des fois, des évènements dont
nous ne comprenons pas la
signification surviennent dans notre
vie. Notre première réaction est très
souvent celle de la déception et de la
révolte. Joseph laisse de côté ses
raisonnements pour faire place à ce
qui arrive et, aussi mystérieux que



cela puisse paraître à ses yeux, il
l’accueille, en assume la
responsabilité et se réconcilie avec sa
propre histoire. Si nous ne nous
réconcilions pas avec notre histoire,
nous ne réussirons pas à faire le pas
suivant parce que nous resterons
toujours otages de nos attentes et des
déceptions qui en découlent.

La vie spirituelle que Joseph nous
montre n’est pas un chemin qui 
explique, mais un chemin qui 
accueille. C’est seulement à partir de
cet accueil, de cette réconciliation,
qu’on peut aussi entrevoir une
histoire plus grande, un sens plus
profond. Semblent résonner les
ardentes paroles de Job qui, à
l’invitation de sa femme à se révolter
pour tout le mal qui lui arrive,
répond : « Si nous accueillons le
bonheur comme venant de Dieu,
comment ne pas accueillir de même
le malheur » (Jb 2, 10).



Joseph n’est pas un homme
passivement résigné. Il est fortement
et courageusement engagé. L’accueil
est un moyen par lequel le don de
force qui nous vient du Saint Esprit
se manifeste dans notre vie. Seul le
Seigneur peut nous donner la force
d’accueillir la vie telle qu’elle est, de
faire aussi place à cette partie
contradictoire, inattendue, décevante
de l’existence.

La venue de Jésus parmi nous est un
don du Père pour que chacun se
réconcilie avec la chair de sa propre
histoire, même quand il ne la
comprend pas complètement.

Ce que Dieu a dit à notre saint : «
Joseph, fils de David, ne crains pas
» (Mt 1, 20), il semble le répéter à
nous aussi : "N’ayez pas peur !". Il
faut laisser de côté la colère et la
déception, et faire place, sans aucune
résignation mondaine mais avec une
force pleine d’espérance, à ce que



nous n’avons pas choisis et qui
pourtant existe. Accueillir ainsi la vie
nous introduit à un sens caché. La
vie de chacun peut repartir
miraculeusement si nous trouvons le
courage de la vivre selon ce que nous
indique l’Évangile. Et peu importe si
tout semble déjà avoir pris un
mauvais pli et si certaines choses
sont désormais irréversibles. Dieu
peut faire germer des fleurs dans les
rochers. Même si notre cœur nous
accuse, il « est plus grand que notre
cœur, et il connaît toutes choses
» (1Jn 3, 20).

Le réalisme chrétien, qui ne rejette
rien de ce qui existe, revient encore
une fois. La réalité, dans sa
mystérieuse irréductibilité et
complexité, est porteuse d’un sens de
l’existence avec ses lumières et ses
ombres. C’est ce qui fait dire à
l’apôtre Paul : « Nous savons qu’avec
ceux qui l’aiment, Dieu collabore en
tout pour leur bien » (Rm 8, 28). Et



saint Augustin ajoute : « …même en
ce qui est appelé mal (etiam illud
quod malum dicitur) ».[19] Dans cette
perspective globale, la foi donne un
sens à tout évènement, heureux ou
triste.

Loin de nous, alors, de penser que
croire signifie trouver des solutions
consolatrices faciles. La foi que nous
a enseignée le Christ est, au
contraire, celle que nous voyons en
saint Joseph qui ne cherche pas de
raccourcis mais qui affronte “les
yeux ouverts” ce qui lui arrive en en
assumant personnellement la
responsabilité.

L’accueil de Joseph nous invite à
accueillir les autres sans exclusion,
tels qu’ils sont, avec une prédilection
pour les faibles parce que Dieu
choisit ce qui est faible (cf. 1 Co 1,
27). Il est « père des orphelins,
justicier des veuves » (Ps 68, 6) et il
commande d’aimer l’étranger.[20] Je



veux imaginer que, pour la parabole
du fils prodigue et du père
miséricordieux, Jésus se soit inspiré
des comportements de Joseph (cf. Lc
15, 11-32).

5. Père au courage créatif

Si la première étape de toute vraie
guérison intérieure consiste à
accueillir sa propre histoire, c’est-à-
dire à faire de la place en nous-
mêmes y compris à ce que nous
n’avons pas choisi dans notre vie, il
faut cependant ajouter une autre
caractéristique importante : le
courage créatif, surtout quand on
rencontre des difficultés. En effet,
devant une difficulté on peut
s’arrêter et abandonner la partie, ou
bien on peut se donner de la peine.
Ce sont parfois les difficultés qui
tirent de nous des ressources que
nous ne pensons même pas avoir.

Bien des fois, en lisant les “Évangiles
de l’enfance”, on se demande



pourquoi Dieu n’est pas intervenu de
manière directe et claire. Mais Dieu
intervient à travers des évènements
et des personnes. Joseph est l’homme
par qui Dieu prend soin des
commencements de l’histoire de la
rédemption. Il est le vrai “miracle”
par lequel Dieu sauve l’Enfant et sa
mère. Le Ciel intervient en faisant
confiance au courage créatif de cet
homme qui, arrivant à Bethléem et
ne trouvant pas un logement où
Marie pourra accoucher, aménage
une étable et l’arrange afin qu’elle
devienne, autant que possible, un
lieu accueillant pour le Fils de Dieu
qui vient au monde (cf. Lc 2, 6-7).
Devant le danger imminent d’Hérode
qui veut tuer l’Enfant, Joseph est
alerté, une fois encore en rêve, pour
le défendre, et il organise la fuite en
Égypte au cœur de la nuit (cf. Mt 2,
13-14).

Une lecture superficielle de ces récits
donne toujours l’impression que le



monde est à la merci des forts et des
puissants. Mais la “bonne nouvelle”
de l’Évangile est de montrer
comment, malgré l’arrogance et la
violence des dominateurs terrestres,
Dieu trouve toujours un moyen pour
réaliser son plan de salut. Même
notre vie semble parfois à la merci
des pouvoirs forts. Mais l’Évangile
nous dit que, ce qui compte, Dieu
réussit toujours à le sauver à
condition que nous ayons le courage
créatif du charpentier de Nazareth
qui sait transformer un problème en
opportunité, faisant toujours
confiance à la Providence.

Si quelquefois Dieu semble ne pas
nous aider, cela ne signifie pas qu’il
nous a abandonnés, mais qu’il nous
fait confiance, qu’il fait confiance en
ce que nous pouvons projeter,
inventer, trouver.

Il s’agit du même courage créatif
démontré par les amis du



paralytique qui le descendent par le
toit pour le présenter à Jésus (cf. Lc 5,
17-26). La difficulté n’a pas arrêté
l’audace et l’obstination de ces amis.
Ils étaient convaincus que Jésus
pouvait guérir le malade et « comme
ils ne savaient par où l’introduire à
cause de la foule, ils montèrent sur le
toit et, à travers les tuiles, ils le
descendirent avec sa civière, au
milieu, devant Jésus. Voyant leur foi,
il dit : “Homme, tes péchés te sont
remis” » (vv. 19-20). Jésus reconnaît
la foi créative avec laquelle ces
hommes ont cherché à lui amener
leur ami malade.

L’Évangile ne donne pas
d’informations concernant le temps
pendant lequel Marie, Joseph et
l’Enfant restèrent en Égypte.
Cependant, ils auront certainement
dû manger, trouver une maison, un
travail. Il ne faut pas beaucoup
d’imagination pour remplir le silence
de l’Évangile à ce propos. La sainte



Famille a dû affronter des problèmes
concrets comme toutes les autres
familles, comme beaucoup de nos
frères migrants qui encore
aujourd’hui risquent leur vie,
contraints par les malheurs et la
faim. En ce sens, je crois que saint
Joseph est vraiment un patron
spécial pour tous ceux qui doivent
laisser leur terre à cause des guerres,
de la haine, de la persécution et de la
misère.

À la fin de chaque événement qui
voit Joseph comme protagoniste,
l’Évangile note qu’il se lève, prend
avec lui l’Enfant et sa mère, et fait ce
que Dieu lui a ordonné (cf. Mt 1, 24 ;
2, 14.21). Jésus et Marie sa Mère sont,
en effet, le trésor le plus précieux de
notre foi.[21]

On ne peut pas séparer, dans le plan
du salut, le Fils de la mère, de celle
qui « avança dans son pèlerinage de



foi, gardant fidèlement l’union avec
son Fils jusqu’à la croix ».[22]

Nous devons toujours nous
demander si nous défendons de
toutes nos forces Jésus et Marie qui
sont mystérieusement confiés à notre
responsabilité, à notre soin, à notre
garde. Le Fils du Tout-Puissant vient
dans le monde en assumant une
condition de grande faiblesse. Il se
fait dépendant de Joseph pour être
défendu, protégé, soigné, élevé. Dieu
fait confiance à cet homme, comme
le fait Marie qui trouve en Joseph
celui qui, non seulement veut lui
sauver la vie, mais qui s’occupera
toujours d’elle et de l’Enfant. En ce
sens, Joseph ne peut pas ne pas être
le Gardien de l’Église, parce que
l’Église est le prolongement du Corps
du Christ dans l’histoire, et en même
temps dans la maternité de l’Église
est esquissée la maternité de
Marie.[23] Joseph, en continuant de
protéger l’Église, continue de



protéger l’Enfant et sa mère, et nous
aussi en aimant l’Église nous
continuons d’aimer l’Enfant et sa
mère.

Cet Enfant est celui qui dira : « Dans
la mesure où vous l’avez fait à l’un de
ces plus petits de mes frères, c’est à
moi que vous l’avez fait » (Mt 25, 40).
Ainsi chaque nécessiteux, chaque
pauvre, chaque souffrant, chaque
moribond, chaque étranger, chaque
prisonnier, chaque malade est
“l’Enfant” que Joseph continue de
défendre. C’est pourquoi saint Joseph
est invoqué comme protecteur des
miséreux, des nécessiteux, des exilés,
des affligés, des pauvres, des
moribonds. Et c’est pourquoi l’Église
ne peut pas ne pas aimer avant tout
les derniers, parce que Jésus a placé
en eux une préférence, il s’identifie à
eux personnellement. Nous devons
apprendre de Joseph le même soin et
la même responsabilité : aimer
l’Enfant et sa mère ; aimer les



Sacrements et la charité ; aimer
l’Église et les pauvres. Chacune de
ces réalités est toujours l’Enfant et sa
mère.

6. Père travailleur

Le rapport avec le travail est un
aspect qui caractérise saint Joseph et
qui est mis en évidence depuis la
première Encyclique sociale, Rerum
novarum, de Léon XIII. Saint Joseph
était un charpentier qui a travaillé
honnêtement pour garantir la
subsistance de sa famille. Jésus a
appris de lui la valeur, la dignité et la
joie de ce que signifie manger le
pain, fruit de son travail.

À notre époque où le travail semble
représenter de nouveau une urgente
question sociale et où le chômage
atteint parfois des niveaux
impressionnants, y compris dans les
nations où pendant des décennies on
a vécu un certain bien-être, il est
nécessaire de comprendre, avec une

https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr.html%C3%B9


conscience renouvelée, la
signification du travail qui donne la
dignité et dont notre Saint est le
patron exemplaire.

Le travail devient participation à
l’œuvre même du salut, occasion
pour hâter l’avènement du Royaume,
développer les potentialités et
qualités personnelles en les mettant
au service de la société et de la
communion. Le travail devient
occasion de réalisation, non
seulement pour soi-même mais
surtout pour ce noyau originel de la
société qu’est la famille. Une famille
où manque le travail est davantage
exposée aux difficultés, aux tensions,
aux fractures et même à la tentation
désespérée et désespérante de la
dissolution. Comment pourrions-
nous parler de la dignité humaine
sans vouloir garantir, à tous et à
chacun, la possibilité d’une digne
subsistance ?



La personne qui travaille, quel que
soit sa tâche, collabore avec Dieu lui-
même et devient un peu créatrice du
monde qui nous entoure. La crise de
notre époque, qui est une crise
économique, sociale, culturelle et
spirituelle, peut représenter pour
tous un appel à redécouvrir la
valeur, l’importance et la nécessité
du travail pour donner naissance à
une nouvelle “normalité” dont
personne n’est exclu. Le travail de
saint Joseph nous rappelle que Dieu
lui-même fait homme n’a pas
dédaigné de travailler. La perte du
travail qui frappe de nombreux
frères et sœurs, et qui est en
augmentation ces derniers temps à
cause de la pandémie de la Covid-19,
doit être un rappel à revoir nos
priorités. Implorons saint Joseph
travailleur pour que nous puissions
trouver des chemins qui nous
engagent à dire : aucun jeune,
aucune personne, aucune famille
sans travail !



7. Père dans l’ombre

L’écrivain polonais Jan Dobraczyński,
dans son livre L’ombre du Père,[24] a
raconté la vie de saint Joseph sous
forme de roman. Avec l’image
suggestive de l’ombre il définit la
figure de Joseph qui est pour Jésus
l’ombre sur la terre du Père Céleste.
Il le garde, le protège, ne se détache
jamais de lui pour suivre ses pas.
Pensons à ce que Moïse rappelle à
Israël : « Tu l’as vu aussi au désert :
Yahvé ton Dieu te soutenait comme
un homme soutient son fils » (Dt 1,
31). C’est ainsi que Joseph a exercé la
paternité pendant toute sa vie.[25]

On ne naît pas père, on le devient. Et
on ne le devient pas seulement parce
qu’on met au monde un enfant, mais
parce qu’on prend soin de lui de
manière responsable. Toutes les fois
que quelqu’un assume la
responsabilité de la vie d’un autre,



dans un certain sens, il exerce une
paternité à son égard.

Dans la société de notre temps, les
enfants semblent souvent être
orphelins de père. Même l’Église
d’aujourd’hui a besoin de pères.
L’avertissement de saint Paul aux
Corinthiens est toujours actuel : «
Auriez-vous des milliers de
pédagogues dans le Christ, vous
n’avez pas plusieurs pères » (1 Co 4,
15). Chaque prêtre ou évêque devrait
pouvoir dire comme l’apôtre : « C’est
moi qui, par l’Évangile, vous ai
engendrés dans le Christ Jésus
» (ibid.). Et aux Galates il dit : « Mes
petits-enfants, vous que j’enfante à
nouveau dans la douleur jusqu’à ce
que le Christ soit formé en vous » (4,
19).

Être père signifie introduire l’enfant
à l’expérience de la vie, à la réalité.
Ne pas le retenir, ne pas
l’emprisonner, ne pas le posséder,



mais le rendre capable de choix, de
liberté, de départs. C’est peut-être
pourquoi, à côté du nom de père, la
tradition a qualifié Joseph de “très
chaste”. Ce n’est pas une indication
simplement affective, mais c’est la
synthèse d’une attitude qui exprime
le contraire de la possession. La
chasteté est le fait de se libérer de la
possession dans tous les domaines de
la vie. C’est seulement quand un
amour est chaste qu’il est vraiment
amour. L’amour qui veut posséder
devient toujours à la fin dangereux,
il emprisonne, étouffe, rend
malheureux. Dieu lui-même a aimé
l’homme d’un amour chaste, en le
laissant libre même de se tromper et
de se retourner contre lui. La logique
de l’amour est toujours une logique
de liberté, et Joseph a su aimer de
manière extraordinairement libre. Il
ne s’est jamais mis au centre. Il a su
se décentrer, mettre au centre de sa
vie Marie et Jésus.



Le bonheur de Joseph n’est pas dans
la logique du sacrifice de soi, mais du
don de soi. On ne perçoit jamais en
cet homme de la frustration, mais
seulement de la confiance. Son
silence persistant ne contient pas de
plaintes mais toujours des gestes
concrets de confiance. Le monde a
besoin de pères, il refuse les chefs, il
refuse celui qui veut utiliser la
possession de l’autre pour remplir
son propre vide ; il refuse ceux qui
confondent autorité avec
autoritarisme, service avec servilité,
confrontation avec oppression,
charité avec assistanat, force avec
destruction. Toute vraie vocation naît
du don de soi qui est la maturation
du simple sacrifice. Ce type de
maturité est demandé même dans le
sacerdoce et dans la vie consacrée.
Là où une vocation matrimoniale,
célibataire ou virginale n’arrive pas à
la maturation du don de soi en
s’arrêtant seulement à la logique du
sacrifice, alors, au lieu de se faire



signe de la beauté et de la joie de
l’amour elle risque d’exprimer
malheur, tristesse et frustration.

La paternité qui renonce à la
tentation de vivre la vie des enfants
ouvre toujours tout grand des
espaces à l’inédit. Chaque enfant
porte toujours avec soi un mystère,
un inédit qui peut être révélé
seulement avec l’aide d’un père qui
respecte sa liberté. Un père qui est
conscient de compléter son action
éducative et de vivre pleinement la
paternité seulement quand il s’est
rendu “inutile”, quand il voit que
l’enfant est autonome et marche tout
seul sur les sentiers de la vie, quand
il se met dans la situation de Joseph
qui a toujours su que cet Enfant
n’était pas le sien mais avait été
simplement confié à ses soins. Au
fond, c’est ce que laisse entendre
Jésus quand il dit : « N’appelez
personne votre Père sur la terre : car



vous n’en avez qu’un, le Père céleste
» (Mt 23, 9).

Chaque fois que nous nous trouvons
dans la condition d’exercer la
paternité, nous devons toujours nous
rappeler qu’il ne s’agit jamais d’un
exercice de possession, mais d’un
“signe” qui renvoie à une paternité
plus haute. En un certain sens, nous
sommes toujours tous dans la
condition de Joseph : une ombre de
l’unique Père céleste qui « fait lever
son soleil sur les méchants et sur les
bons, et tomber la pluie sur les justes
et sur les injustes » (Mt 5, 45) ; et une
ombre qui suit le Fils.

* * *

« Lève-toi, prends avec toi l’enfant et
sa mère » (Mt 2, 13), dit Dieu à saint
Joseph.

Le but de cette Lettre Apostolique est
de faire grandir l’amour envers ce
grand saint, pour être poussés à



implorer son intercession et pour
imiter ses vertus et son élan.

En effet, la mission spécifique des
saints est non seulement d’accorder
des miracles et des grâces, mais
d’intercéder pour nous devant Dieu,
comme l’ont fait Abraham[26] et
Moïse,[27] comme le fait Jésus, «
unique médiateur » (1 Tm 2, 5) qui
est auprès de Dieu Père notre «
avocat » (1 Jn 2, 1), « toujours vivant
pour intercéder en [notre] faveur
» (He 7, 25 ; cf. Rm 8, 34).

Les saints aident tous les fidèles « à
chercher la sainteté et la perfection
propres à leur état ».[28] Leur vie est
une preuve concrète qu’il est
possible de vivre l’Évangile.

Jésus a dit : « Mettez-vous à mon
école, car je suis doux et humble de
cœur » (Mt 11, 29), et eux sont à leur
tour des exemples de vie à imiter.
Saint Paul a explicitement exhorté : «
Montrez-vous mes imitateurs » (1 Co



4, 16).[29] Saint Joseph le dit à
travers son silence éloquent.

Devant l’exemple de tant de saints et
de saintes, saint Augustin s’est
demandé : « Ce que ceux-ci et celles-
ci ont pu faire, tu ne le pourrais pas ?
». Et il a ainsi obtenu la conversion
définitive en s’exclamant : « Bien
tard, je t’ai aimée, ô Beauté si
ancienne et si nouvelle! ».[30]

Il ne reste qu’à implorer de saint
Joseph la grâce des grâces : notre
conversion.

Nous lui adressons notre prière :

Salut, gardien du Rédempteur,

époux de la Vierge Marie.

À toi Dieu a confié son Fils ;

en toi Marie a remis sa confiance ;

avec toi le Christ est devenu homme.



O bienheureux Joseph,

montre-toi aussi un père pour nous,

et conduis-nous sur le chemin de la
vie.

Obtiens-nous grâce, miséricorde et
courage,

et défends-nous de tout mal. Amen.

Donné à Rome, Saint Jean de Latran,
le 8 décembre, Solennité de
l’Immaculée Conception de la B.V.
Marie, de l’année 2020, la huitième
de mon Pontificat.

François

[1] Lc 4, 22 ; Jn 6, 42 ; cf. Mt 13, 55 ; 
Mc 6, 3.

[2] S. Rituum Congreg., 
Quemadmodum Deus, (8 décembre



1870): Pii IX P.M. Acta, pars I, vol. V,
283.

[3] Cf. Discours aux ACLI à l’occasion
de la Solennité de saint Joseph Artisan
(1er mai 1955) : AAS 47 (1995), p. 406.

[4] Exhort. ap. Redemptoris custos (15
août 1989) : AAS 82 (1990), pp. 5-34.

[5] Catéchisme de l’Église Catholique,
n. 1014.

[6] Méditation en période de pandémie
(27 mars 2020) : L’Osservatore
Romano, éd. en langue française (31
mars 2020), p. 5.

[7] In Matth. Hom., V, 3 : PG 57, 58.

[8] Homélie (19 mars 1966) : 
Enseignements de Paul VI, IV (1966),
p. 110.

[9] Cf. Livre de la vie, 6, 6-8.

[10] Tous les jours, depuis plus de
quarante ans, après les Laudes, je

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html


récite une prière à saint Joseph tirée
d’un livre français de dévotions des
années 1800, de la Congrégation des
Religieuses de Jésus et Marie, qui
exprime dévotion, confiance et un
certain défi à saint Joseph : «
Glorieux Patriarche saint Joseph dont
la puissance sait rendre possibles les
choses impossibles, viens à mon aide
en ces moments d’angoisse et de
difficulté. Prends sous ta protection
les situations si graves et difficiles
que je te recommande, afin qu'elles
aient une heureuse issue. Mon bien-
aimé Père, toute ma confiance est en
toi. Qu'il ne soit pas dit que je t’ai
invoqué en vain, et puisque tu peux
tout auprès de Jésus et de Marie,
montre-moi que ta bonté est aussi
grande que ton pouvoir. Amen ».

[11] Cf. Dt 4, 31 ; Ps 69, 17 ; 78, 38 ; 86,
5; 111, 4 ; 116, 5 ; Jr 31, 20.

[12] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 novembre 2013), nn. 88.288.

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Oui_aux_relations_nouvelles_engendr%C3%A9es_par_J%C3%A9sus_Christ
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#L%E2%80%99%C3%A9toile_de_la_nouvelle_%C3%A9vang%C3%A9lisation


[13] Cf. Gn 20,3 ; 28, 12 ; 31, 11.24 ; 40,
8 ; 41, 1-32 ; Nb 12, 6 ; 1S 3, 3-10 ; Dn 2
; 4 ; Jb 33, 15.

[14] La lapidation était aussi prévue
dans ces cas (cf. Dt 22, 20-21).

[15] Cf. Lv 12, 1-8 ; Ex 13, 2.

[16] Cf. Mt 26, 39 ; Mc 14, 36 ; Lc 22,
42.

[17] S. Jean-Paul II, Exhort. ap. 
Redemptoris custos (15 août 1989), n.
8 : AAS 82 (1990), p. 14.

[18] Homélie de la Sainte Messe avec
Béatifications, Villavicencio -
Colombie (8 septembre 2017) : 
L’Osservatore Romano, éd. en langue
française (14 septembre 2017), p. 12 : 
AAS 109 (2017), p. 1061.

[19] Enchiridion de fide, spe et
caritate, 3,11 : PL 40, p. 236.

[20] Cf. Dt 10, 19 ; Ex 22, 20-22 ; Lc 10,
29-37.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170908_omelia-viaggioapostolico-colombiavillavicencio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170908_omelia-viaggioapostolico-colombiavillavicencio.html


[21] Cf. S. Rituum Congreg., 
Quemadmodum Deus (8 décembre
1870) : AAS (1870-71), p. 194.

[22] Conc. Œcum Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, n. 58.

[23] Catéchisme de l’Église Catholique,
nn. 963-970.

[24] Edition originale : Cień Ojca,
Warszawa 1977.

[25] Cf. S. Jean-Paul II, Exhort. ap. 
Redemptoris custos, nn. 7-8 : AAS 82
(1990), pp. 12-16.

[26] Cf. Gn 18, 23-32.

[27] Cf. Ex 17, 8-13 ; 32, 30-35.

[28] Conc. Œcum Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, n. 42.

[29] Cf. 1 Co 11, 1 ; Ph 3, 17 ; 1 Th 1, 6.

[30] Les Confessions, 8, 11, 27 : PL 32,
761 ; 10, 27, 38 : PL 32, 795.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/avec-un-coeur-
de-pere-le-pape-lance-une-annee-de-

saint-joseph/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/avec-un-coeur-de-pere-le-pape-lance-une-annee-de-saint-joseph/
https://opusdei.org/fr-ca/article/avec-un-coeur-de-pere-le-pape-lance-une-annee-de-saint-joseph/
https://opusdei.org/fr-ca/article/avec-un-coeur-de-pere-le-pape-lance-une-annee-de-saint-joseph/
https://opusdei.org/fr-ca/article/avec-un-coeur-de-pere-le-pape-lance-une-annee-de-saint-joseph/

	eBook - "Avec un cœur de père". Le Pape lance une Année de saint Joseph

