
opusdei.org

Aimer le monde
passionnément

Dans cette homélie, le saint
fondateur résume l'esprit qu'il
diffuse depuis 1928.

19/01/2018

Vous venez d’entendre la lecture
solennelle des deux textes de la
Sainte Écriture, repris dans la messe
du vingt-et-unième dimanche après
la Pentecôte. Cette Parole de Dieu
vous situe déjà dans le cadre où vont
se déployer les paroles que je vous
adresse maintenant : paroles de
prêtre, prononcées devant une



grande famille d’enfants de Dieu en
son Église sainte. Paroles qui, par
conséquent, se veulent surnaturelles,
messagères de la grandeur de Dieu et
de sa miséricorde envers les
hommes ; paroles qui vous préparent
à l’émouvante Eucharistie que nous
célébrons aujourd’hui dans le
campus de l’Université de Navarre.

Considérez un instant le fait que je
viens de relever. Nous célébrons la
Sainte Eucharistie, le sacrifice
sacramentel du Corps et du Sang du
Seigneur, ce mystère de foi qui
renferme en lui‑même tous les
mystères du christianisme. Nous
célébrons donc l’acte le plus sacré et
le plus transcendant que nous, les
hommes, puissions par l’effet de la
grâce de Dieu accomplir dans cette
vie : communier au Corps et au Sang
du Seigneur équivaut, d’une certaine
manière, à nous délier de nos
attaches avec la terre et avec le
temps pour nous trouver déjà en



présence de Dieu dans le Ciel, où le
Christ lui‑même sèchera les larmes
de nos yeux et où il n’y aura plus ni
mort ni sanglots, ni gémissements de
fatigue, parce que le vieux monde
aura pris fin [Cf. Ap 21, 4].

Toutefois cette vérité si réconfortante
et si profonde, cette signification
eschatologique de l’Eucharistie,
comme l’appellent d’ordinaire les
théologiens, pourrait être mal
comprise : elle l’a été chaque fois que
l’on a voulu présenter l’existence
chrétienne comme une réalité
uniquementspirituelle — ou plus
exactement, spiritualiste —, réservée
aux personnespures, extraordinaires,
qui ne se mêlent pas aux choses
méprisables de ce monde ou qui, tout
au plus, les tolèrent comme quelque
chose de juxtaposé par nécessité à
l’esprit, aussi longtemps que nous
vivons ici‑bas.



Lorsque l’on voit les choses de cette
façon, le temple devient par
excellence le centre de la vie
chrétienne ; et, dès lors, être chrétien
consiste à fréquenter l’église, à
participer aux cérémonies sacrées, à
s’incruster dans une sociologie
ecclésiastique, dans une espèce
demonde à part qui se présente
lui‑même comme l’antichambre du
Ciel, cependant que le commun des
mortels suit son propre chemin. La
doctrine du christianisme, la vie de la
grâce, ne ferait de la sorte que frôler
le cours mouvementé de l’histoire
humaine sans jamais le rencontrer.

En cette matinée d’octobre, tandis
que nous nous disposons à revivre la
Pâque du Seigneur, nous répondons
simplementnon à cette vision
déformée du christianisme.
Réfléchissez un instant sur ce cadre
qui entoure notre Eucharistie, notre
action de grâces : nous voici dans un
temple singulier ; il a pour nef,



pourrait‑on dire, le campus
universitaire ; pour retable, la
bibliothèque de l’université ; là‑bas,
des machines élèvent de nouveaux
édifices, et là‑haut, le ciel de
Navarre…

Cette énumération ne vous
confirme‑t‑elle pas, d’une manière
tangible et inoubliable, que le
véritablechamp de notre existence
chrétienne, est la vie ordinaire ? Là
où sont vos frères les hommes, mes
enfants, là où sont vos aspirations,
votre travail, vos amours, là se
trouve le lieu de votre rencontre
quotidienne avec le Christ. C’est au
milieu des choses les plus matérielles
de la terre que nous devons nous
sanctifier, en servant Dieu et tous les
hommes.

Je n’ai cessé de l’enseigner en
utilisant des paroles de la Sainte
Écriture : le monde n’est pas
mauvais, puisqu’il est sorti des mains



de Dieu, puisqu’il est sa création,
puisque Yahvé l’a contemplé et a vu
qu’il était bon [Cf. Gn, 1, 7 et ss]. C’est
nous, les hommes, qui le rendons
laid et mauvais, par nos péchés et
nos infidélités. N’en doutez pas, mes
enfants : toute forme d’évasion hors
des honnêtes réalités quotidiennes
est pour vous, hommes et femmes de
ce monde, à l’opposé de la volonté de
Dieu.

Tout au contraire, vous devez
maintenant comprendre — avec une
clarté nouvelle — que Dieu vous
appelle à le servirdans et à partir des
tâches civiles, matérielles, séculières
de la vie humaine : c’est dans un
laboratoire, dans la salle d’opération
d’un hôpital, à la caserne, dans une
chaire d’université, à l’usine, à
l’atelier, aux champs, dans le foyer
familial et au sein de l’immense
panorama du travail, c’est là que
Dieu nous attend chaque jour.
Sachez‑le bien : il y a quelquechose



de saint, de divin, qui se cache dans
les situations les plus ordinaires et
c’est à chacun d’entre vous qu’il
appartient de le découvrir.

J’avais l’habitude de dire à ces
étudiants et à ces ouvriers, qui se
joignaient à moi vers les années
trente, qu’ils devaient
savoirmatérialiser la vie spirituelle.
Je voulais de la sorte éloigner d’eux
la tentation, si fréquente alors
comme aujourd’hui, de mener une
espèce de double vie : d’un côté la vie
intérieure, la vie de relation avec
Dieu ; de l’autre, une vie distincte et à
part, la vie familiale, professionnelle,
sociale, pleine de petites réalités
terrestres.

Non, mes enfants ! non, il ne peut y
avoir de double vie, nous ne pouvons
être pareils aux schizophrènes si
nous voulons être chrétiens ; il n’y a
qu’une seule vie, faite de chair et
d’esprit et c’est cette vie-là qui doit



être — corps et âme — sainte et
pleine de Dieu : ce Dieu invisible,
nous le découvrons dans les choses
les plus visibles et les plus
matérielles.

Il n’y a pas d’autre chemin, mes
enfants : ou nous savons trouver le
Seigneur dans notre vie ordinaire, ou
nous ne le trouverons jamais. Voilà
pourquoi je puis vous dire que notre
époque a besoin qu’on restitue, à la
matière et aux situations qui
semblent les plus banales, leur sens
noble et originel, qu’on les mette au
service du Royaume de Dieu, qu’on
les spiritualise, en en faisant le
moyen et l’occasion de notre
rencontre continuelle avec
Jésus‑Christ.

Le sens authentique du christianisme
— qui professe la résurrection de
toute chair — s’affronte toujours,
comme il est logique, avec
ladésincarnation, sans crainte d’être



taxé de matérialisme. Il est donc
permis de parler d’unmatérialisme
chrétien qui s’oppose
audacieusement aux matérialismes
fermés à l’esprit. Que sont les
sacrements — empreintes de
l’Incarnation du Verbe, comme
l’affirmaient les anciens — sinon la
manifestation la plus claire de ce
chemin que Dieu a choisi pour nous
sanctifier et nous mener au Ciel ? Ne
voyez‑vous pas que chaque
sacrement témoigne de l’amour de
Dieu, dans toute sa force créatrice et
rédemptrice, qui nous est concédé à
l’aide de moyens matériels ? Qu’est
l’Eucharistie — imminente déjà —
sinon le Corps et le Sang adorables de
notre Rédempteur, qui nous sont
offerts à travers l’humble matière de
ce monde — le vin et le pain —, à
traversles éléments de la nature,
cultivés par l’homme [Cf.Concile
Vatican II, constitution
pastoraleGaudium et Spes, 38], ainsi



qu’a voulu le rappeler le dernier
concile œcuménique ?

L’on comprend, mes enfants, que
l’Apôtre pouvait écrire :tout est à
vous ; mais vous êtes au Christ, et le
Christ est à Dieu [1 Co 3, 22‑23]. Il
s’agit d’un mouvement ascendant
que le Saint‑Esprit, partout présent
en nos cœurs, entend provoquer
dans le monde : à partir de la terre,
jusqu’à la gloire du Seigneur. Et pour
qu’il fût clair que même ce qui
semble le plus prosaïque était inclus
dans ce mouvement, saint Paul
écrivait également :soit donc que
vous mangiez, soit que vous buviez, et
quoi que vous fassiez, faites tout pour
la gloire de Dieu [1 Co 10, 31].

Cette doctrine de la Sainte Écriture
qui est, comme vous le savez, au
centre même de l’esprit de l’Opus
Dei, doit vous mener à réaliser votre
travail avec perfection, à aimer Dieu
et les hommes en faisant avec amour



les petites choses habituelles de la
journée, découvrant ainsi cequelque
chose de divin qui se trouve enfermé
dans les détails. Comme ils viennent
à propos ces vers du poète castillan :

Tout doucement, tournez bien les
lettres : Bien faire les choses Est plus
important que de les faire [Despacito,
y buena letra : / el hacer las cosas
bien / importa más que el hacerlas. A.
Machado.Poesías completas, CLXI. —
Proverbios y cantares, XXIV, Espasa
Calpe. Madrid, 1940.)].

Je vous assure, mes enfants, que
lorsqu’un chrétien accomplit avec
amour les actions quotidiennes les
moins transcendantes, ce qu’il fait
déborde de transcendance divine.
Voilà pourquoi je vous ai dit, répété
et ressassé inlassablement, que la
vocation chrétienne consiste à
convertir en alexandrins la prose de
chaque jour. Sur la ligne de l’horizon,
mes enfants, le ciel et le terre



semblent se rejoindre. Mais non, là
où ils s’unissent, en réalité, c’est dans
vos cœurs, lorsque vous vivez
saintement la vie ordinaire…

Vivre saintement la vie ordinaire,
vous disais‑je à l’instant. Et par ces
mots, j’entends le programme tout
entier de vos préoccupations
quotidiennes. Laissez donc les rêves,
les faux idéalismes, les fantaisies, en
un mot, ce que j’ai coutume d’appeler
lamystique du si — ah ! si je ne
m’étais pas marié, ah ! si je n’avais
pas cette profession, ah ! si j’avais
une meilleure santé, ah ! si j’étais
jeune, ah ! si j’étais vieux ! — et, en
revanche, tenez‑vous‑en à la réalité
la plus matérielle et la plus
immédiate, car c’est là que se trouve
le Seigneur :Voyez mes mains et mes
pieds, dit Jésus ressuscité :C’est bien
moi ! Touchez‑moi et rendez‑vous
compte qu’un esprit n’a ni chair ni os,
comme vous voyez que j’en ai [Lc 24,
39].



Ils sont multiples, les aspects du
milieu séculier où vous évoluez,
qu’éclairent ces vérités. Pensez, par
exemple, à l’ensemble de vos
activités en tant que citoyens dans la
vie civile. Un homme qui sait que le
monde — et non seulement l’église —
est son lieu de rencontre avec le
Christ, aime ce monde, tâche
d’acquérir une bonne préparation
intellectuelle et professionnelle,
établit en toute liberté ses propres
jugements sur les problèmes du
milieu où il évolue ; et, par
conséquent, il prend ses propres
décisions, lesquelles, parce qu’elles
sont les décisions d’un chrétien,
procèdent en outre d’une réflexion
personnelle, qui tente humblement
de saisir la volonté de Dieu dans les
détails, petits et grands, de la vie.

Toutefois, il n’arrive jamais à ce
chrétien de croire ou de dire qu’il
descend du temple vers le monde
pour y représenter l’Église, ni que les



solutions qu’il donne à des
problèmes sont lessolutions
catholiques. Non, mes enfants, cela
ne se peut pas ! Ce serait du
cléricalisme, ducatholicisme officiel,
ou comme vous voudrez l’appeler.
En tout cas, ce serait faire violence à
la nature des choses. Vous devez
diffuser partout une
véritablementalité laïque, qui conduit
aux trois conclusions suivantes : être
suffisamment honnête pour assumer
sa responsabilité personnelle ; être
suffisamment chrétien pour
respecter les frères dans la foi, qui
proposent, dans les matières de libre
opinion, des solutions différentes de
celles que défend chacun d’entre
nous ; être suffisamment catholique
pour ne pas se servir de notre Mère
l’Église en la mêlant à des factions
humaines.

Il en ressort clairement que, sur ce
terrain, comme sur tous les autres,
vous ne pourrez accomplir ce



programme qui consiste à vivre
saintement la vie ordinaire, si vous
ne jouissez pas de toute la liberté que
vous confèrent l’Église ainsi que
votre dignité d’hommes et de
femmes créés à l’image de Dieu. La
liberté personnelle est essentielle
dans la vie chrétienne, mais
n’oubliez pas, mes enfants, que je
parle toujours d’une liberté qui
assume ses responsabilités.

Prenez donc mes paroles pour ce
qu’elles sont : une exhortation à
exercer vos droits, tous les jours, et
pas seulement dans les situations
difficiles ; à vous acquitter
noblement de vos obligations de
citoyens — dans la vie politique, dans
la vie économique, dans la vie
universitaire, dans la vie
professionnelle — en assumant
hardiment toutes les conséquences
de vos décisions libres, en endossant
vos actes avec l’indépendance
personnelle qui est la vôtre. Et



cettementalité laïque de chrétiens
vous permettra d’éviter toute
intolérance, tout fanatisme, et pour
le dire positivement, elle vous
permettra de vivre en paix avec tous
vos concitoyens et d’encourager la
bonne entente entre les différents
ordres de la vie sociale.

Je n’ai pas besoin, je le sais, de vous
rappeler ce que j’ai répété au cours
de tant d’années. Cette doctrine de
liberté civile, de coexistence et de
compréhension, est une partie
essentielle du message répandu par
l’Opus Dei. Ai‑je à réaffirmer que les
hommes et les femmes qui veulent
servir Jésus‑Christ dans l’Œuvre de
Dieu sont tout simplement
descitoyens comme les autres, qui
s’efforcent de vivre leur vocation
chrétienne en toute responsabilité et
jusque dans ses ultimes
conséquences ?



Mes enfants ne se distinguent en rien
de leurs concitoyens. En revanche,
hormis la foi, ils n’ont rien de
commun avec les membres des
congrégations religieuses. J’aime les
religieux, j’admire et vénère leurs
clôtures, leurs apostolats, leur
détachement du monde —
leurcontemptus mundi — qui sont
d’autres signes de sainteté dans
l’Église. Mais le Seigneur ne m’a pas
donné la vocation religieuse et ce
serait un désordre de ma part que de
la désirer. Nulle autorité terrestre ne
pourra m’obliger à me faire
religieux, non plus que nulle autorité
ne peut me contraindre au mariage.
Je suis un prêtre séculier, un prêtre
de Jésus‑Christ, qui aime le monde
avec passion.

Voici ceux qui ont suivi Jésus‑Christ
— avec moi, qui ne suis qu’un pauvre
pécheur : un tout petit pourcentage
de prêtres qui, avant leur ordination,
exerçaient une profession ou un



métier laïc ; un grand nombre de
prêtres séculiers issus de multiples
diocèses répartis dans le monde —
qui confirment ainsi leur obéissance
envers leurs évêques respectifs ainsi
que leur amour et leur efficacité
dans le travail diocésain — toujours
les bras ouverts en croix, pour
accueillir les âmes dans leur cœur, et
qui vont, comme moi, par la rue et
par le monde qu’ils aiment ; la
grande foule enfin, composée
d’hommes et de femmes — de
diverses nations, de diverses langues,
de diverses races — qui vivent de
leur travail professionnel ; des gens
mariés pour la plupart, mais aussi de
nombreux célibataires, qui
travaillent avec leurs concitoyens à
la tâche sérieuse de rendre la société
temporelle plus humaine et plus
juste ; qui participent à la noble
bataille des activités quotidiennes, en
assumant — je le répète — leurs
responsabilités personnelles et qui
connaissent, dans le coude à coude



avec les autres hommes, les succès et
les échecs en essayant d’accomplir
leur devoir et d’exercer leurs droits
sociaux et civiques. Et tout cela avec
naturel, comme tout chrétien
conscient, sans la mentalité
d’hommes à part, fondus dans la
masse de leurs collègues, tout en
s’efforçant de capter les lueurs
divines que réverbèrent les réalités
les plus banales. Ces caractéristiques
éminemment laïques se retrouvent
aussi dans les œuvres que l’Opus Dei
crée — en tant qu’institution —car ce
ne sont point des œuvres
ecclésiastiques. Elles ne jouissent
d’aucune représentation officielle de
la sainte hiérarchie de l’Église. Ce
sont des œuvres de promotion
humaine, culturelle et sociale,
réalisées par des citoyens qui tentent
de les éclairer à la lumière de
l’Évangile et de les réchauffer à la
chaleur de l’amour du Christ. Un fait
vous le précisera : l’Opus Dei n’a, ni
n’aura jamais, la mission de diriger



des séminaires diocésains où les
évêques instituéspar l’Esprit Saint [Ac
20, 28], préparent leurs futurs
prêtres.

En revanche, l’Opus Dei ouvre des
centres de formation pour ouvriers
et paysans, des centres
d’enseignement primaire, secondaire
et universitaire, en plus des activités
de tout genre qu’il exerce dans le
monde entier, car son élan
apostolique, écrivais‑je il y a de
nombreuses années, est une mer
sans rivages.

Mais pourquoi m’étendre sur cette
matière, si votre présence ici est plus
éloquente qu’un long discours ?
Vous, les amis de l’Université de
Navarre, faites partie d’un peuple qui
se sait engagé dans le progrès de la
société à laquelle il appartient. Votre
encouragement cordial, vos prières,
votre sacrifice et vos apports
n’empruntent pas les voies d’un



confessionnalisme catholique : en
nous assurant de votre coopération,
vous êtes le témoignage évident
d’une conscience civile droite,
soucieuse du bien commun
temporel ; vous témoignez qu’une
université peut naître des énergies
du peuple et être soutenue par le
peuple.

Une fois de plus, je désire, en cette
occasion, remercier la très noble ville
de Pampelune et la grande et forte
province de Navarre pour la
collaboration qu’elles prêtent à notre
université ; de même que les amis
venus de toutes les régions d’Espagne
et — je le dis avec une émotion
particulière — les non‑Espagnols et
jusqu’aux non-catholiques et aux
non-chrétiens, qui ont compris (et le
démontrent par des actes),
l’intention et l’esprit qui animent
cette entreprise.



Grâce à tous, l’université est devenue
un foyer toujours plus ardent de
liberté civique, de formation
intellectuelle, d’émulation
professionnelle, et un stimulant pour
l’enseignement universitaire. Votre
généreux sacrifice est à la base du
travail universel qui poursuit le
développement des sciences
humaines, la promotion sociale et la
pédagogie de la foi.

Ce que je viens d’évoquer a été
clairement perçu par le peuple
navarrais, qui a su reconnaître
également, dans son université, un
facteur de promotion économique, et
spécialement de promotion sociale
pour la région, lequel a permis à tant
de ses enfants d’accéder aux
professions intellectuelles, ce qui eût
été, autrement, difficile, et dans
certains cas impossible. Le fait
d’avoir compris le rôle que
l’université allait jouer dans son
destin a sûrement été la cause de



l’appui que la Navarre lui a donné
dès le début. Cet appui sera sans
doute toujours plus grand et plus
enthousiaste.

Je nourris l’espoir — parce que cela
répond à la justice et à une réalité
que connaissent tant de pays —
qu’un jour viendra où l’État espagnol
contribuera, lui aussi, à réduire les
charges d’une tâche qui ne vise à
aucun profit privé et qui, au
contraire, précisément parce qu’elle
se met tout entière au service de la
société, tente de collaborer
efficacement à la prospérité présente
et future de la nation.

Et maintenant, mes fils et mes filles,
permettez‑moi d’insister sur un autre
aspect, cher entre tous, de la vie
ordinaire. Je veux parler de l’amour
humain, de l’amour pur entre
l’homme et la femme, des fiançailles,
du mariage. Je tiens à dire une fois
de plus que ce saint amour humain



n’est pas simplement une chose
permise, tolérée, à côté des véritables
activités de l’esprit, comme on
pourrait le déduire des faux
spiritualismes auxquels je faisais tout
à l’heure allusion. Depuis quarante
ans, je proclame exactement le
contraire, par la parole et par l’écrit,
et ceux qui ne le comprenaient pas
commencent à le comprendre.

L’amour, qui conduit au mariage et à
la famille, peut être également un
chemin divin, un chemin de
vocation, un chemin merveilleux,
une voie qui aboutit à l’engagement
total envers notre Dieu. Réalisez les
choses avec perfection, je vous l’ai
rappelé, apportez de l’amour aux
petites activités de la journée,
découvrez, j’insiste, cequelque chose
de divin que renferment les détails :
cette doctrine trouve une place
spéciale dans l’espace vital, qui
forme le cadre de l’amour humain.



Vous le savez, professeurs, étudiants
et vous tous qui vous consacrez à
l’Université de Navarre : j’ai confié
vos amours à Sainte Marie, Mère du
Bel Amour. Vous avez là‑bas la
chapelle que nous avons construite
avec dévotion dans le campus
universitaire, pour qu’elle y accueille
vos prières et l’offrande de cet
amour, pur et splendide, qu’elle
bénit.

Ne saviez‑vous pas que votre corps est
un temple du Saint‑Esprit qui est en
vous et que vous tenez de Dieu ? Et
que vous ne vous appartenez pas ? [1
Co 6, 19] Que de fois, devant la statue
de la Vierge Marie, Mère du Bel
Amour, ne répondrez‑vous pas à la
question de l’Apôtre par une
affirmation joyeuse : oui, nous le
savons et nous voulons vivre ainsi,
avec ton aide puissante, ô Vierge,
Mère de Dieu !



La prière contemplative jaillira de
vous, chaque fois que vous méditerez
cette réalité surprenante : une chose
aussi matérielle que mon corps a été
choisie par l’Esprit Saint pour y
établir sa demeure…, je ne
m’appartiens déjà plus…, mon corps
et mon âme — mon être tout entier
— sont à Dieu… et cette prière sera
riche de résultats pratiques qui
dériveront de cette grande
conséquence proposée par le même
apôtre :glorifiez Dieu dans votre corps
[1 Co 6, 20].

D’autre part, vous ne pouvez
méconnaître que seuls ceux qui
comprennent et mesurent, dans
toute leur profondeur, les choses que
nous venons de considérer à propos
de l’amour humain, peuvent accéder
à cette autre compréhension
ineffable dont parlera Jésus [Cf. Mt
19, 11], qui est un pur don de Dieu et
qui engage à se livrer corps et âme
au Seigneur, à lui offrir un cœur sans



partage, sans la médiation de
l’amour terrestre.

Force m’est d’en terminer, mes
enfants. Je vous disais au début que,
par ma parole, je voulais vous
communiquer un peu de la grandeur
et de la miséricorde de Dieu. Et
j’espère y être parvenu en vous
engageant à vivre saintement votre
vie ordinaire ; car une vie sainte
menée au milieu des réalités de ce
monde — sans bruit, avec simplicité,
avec véracité — n’est‑ce pas la
manifestation la plus émouvante
desmagnalia Dei [Si 18, 4], de cette
prodigieuse miséricorde que Dieu a
toujours témoignée et ne cesse de
témoigner pour le salut du monde ?

Maintenant je vous demande, avec le
psalmiste, de vous joindre à ma
prière et à ma louange : magnificate
Dominum mecum, et extollamus
nomen eius simul [Ps 33, 4.] ;
magnifiez avec moi le Seigneur,



exaltons ensemble son nom.
Autrement dit, mes enfants, vivons
avec foi.

Armons‑nous du bouclier de la foi,
du casque du salut et de l’épée de
l’esprit, c’est‑à‑dire de la Parole de
Dieu. C’est à cela que nous engage
l’apôtre saint Paul, dans l’Épître aux
Éphésiens [Ep 6, 11 et ss] que la
liturgie développait il y a quelques
minutes.

Foi, vertu dont nous avons tant
besoin, nous, les chrétiens, et plus
précisément en cetteannée de la Foi
qu’a promulguée notre Saint-Père
très aimé, le pape Paul VI : car, sans
la foi, se perd le fondement même de
la sanctification de la vie ordinaire.

Foi ardente, en ce moment où nous
nous approchons dumysterium fidei
[1 Tm 3, 9], de la Sainte Eucharistie ;
car nous allons participer à cette
Pâque du Seigneur, qui résume et



réalise la miséricorde de Dieu envers
les hommes.

Foi, mes enfants, afin de proclamer
que, dans quelques instants sur cet
autel, sera renouvelée l’œuvre de
notre Rédemption [Secrète du
neuvième dimanche après la
Pentecôte]. Foi, pour savourer
leCredo et éprouver, au pied de cet
autel et dans cette assemblée, la
présence du Christ, qui fait de
nouscor unum et anima una [Ac 4,
32], un seul cœur et une seule âme ;
qui fait de nous une famille, l’Église
une, sainte, catholique, apostolique
et romaine, ce qui, pour nous, revient
à dire universelle. Foi, enfin, filles et
fils très chers, pour démontrer au
monde qu’il ne s’agit pas ici de
cérémonies ni de mots, mais d’une
réalité divine, qui donne aux
hommes le témoignage d’une vie
ordinaire sanctifiée, au nom du Père,
du Fils et du Saint‑Esprit, et de Sainte
Marie.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ca/article/aimer-le-

monde-passionnement-2/ (11/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/aimer-le-monde-passionnement-2/
https://opusdei.org/fr-ca/article/aimer-le-monde-passionnement-2/
https://opusdei.org/fr-ca/article/aimer-le-monde-passionnement-2/

	Aimer le monde passionnément

