
opusdei.org

Thème 10. Le péché
et la miséricorde de
Dieu

La perte du sens du péché a
conduit à la perte du besoin de
salut, et donc à l'oubli de Dieu
par indifférence. Cependant, le
triomphe du Christ est
l'expression de sa miséricorde
envers l'homme, l'expression
que « l'amour est plus fort que
le péché ». La miséricorde est la
loi fondamentale qui habite le
cœur de chaque personne
lorsqu'elle regarde le frère ou la
sœur qu'elle rencontre sur le
chemin de la vie.



10/10/2022

Le mystère de la miséricorde

À côté des grandes réalisations de
notre civilisation, le panorama du
monde contemporain présente aussi
des ombres et des hésitations qui ne
sont pas toujours superficielles. Car «
les déséquilibres qui travaillent le
monde moderne sont liés à un
déséquilibre plus fondamental qui
prend racine dans le cœur même de
l’homme »[1].

La personne humaine, en tant que
créature, connaît de nombreuses
limites. Lorsqu’on se rend compte de
l'impossibilité de répondre au mal, à
la souffrance et à l'injustice, ce n’est
pas à une supplication au Dieu
miséricordieux que donne lieu
nombre d’attitudes, mais plutôt à une
sorte d'accusation indignée. Les



expériences du mal et de la
souffrance deviennent ainsi une
façon de se justifier de se détourner
de Dieu en mettant en doute sa bonté
miséricordieuse. Certains vont même
jusqu'à considérer la souffrance
comme une punition divine qui
s'abat sur le pécheur, déformant
encore davantage la miséricorde de
Dieu.

Un cercle vicieux est ainsi complété.
Selon les mots de saint Jean-Paul II, «
Il faut arriver au cœur du drame
vécu par l'homme contemporain : 
l'éclipse du sens de Dieu et du sens de
l'homme »[2]. Il semble que Dieu ne
soit pas pertinent, et il ne l'est pas
parce qu'il ne peut pas résoudre nos
problèmes. D'une part, il n'est pas
clair pour nous que nous ayons
besoin du salut, et par conséquent le
salut offert par l'Église de Jésus-
Christ ne semble pas pertinent.



La conséquence ultime de cette
éclipse de Dieu serait le rejet social
de la nécessité de se tourner vers le
pardon et la miséricorde de Dieu.
Ainsi, la perte du sens du péché a
conduit à la perte du besoin de salut,
et donc à l'oubli de Dieu par
indifférence.

Par conséquent, plus la conscience
humaine, succombant à la
sécularisation, perd le sens du mot
miséricorde, plus l'Église ressent le
droit impératif et le devoir de
prêcher le Dieu de miséricorde. Le
mystère de la foi chrétienne semble
trouver sa synthèse dans ce mot. La
mission évangélisatrice consiste à
proclamer haut et fort que dans le
Christ crucifié, mort et ressuscité, se
réalise la libération pleine et
authentique du mal, du péché et de
la mort[3].

Jésus-Christ est le visage de la
miséricorde du Père. « C'est comme



si le Christ voulait révéler que la
limite imposée au mal, dont la cause
et la victime se trouvent être
l'homme, est en définitive la
Miséricorde divine »[4].

Le triomphe du Christ est
l'expression de sa miséricorde envers
l'homme, l'expression que « l'amour
est plus fort que le péché », « plus
fort que la mort et tout le mal »[5]. Le
monde ne gagnera la paix sur la
guerre, sur la violence, que lorsqu'il
invoquera la miséricorde : « Jésus, en
Toi j'ai confiance »[6].

Il n'est pas facile de répondre à
l'évidence du mal dans le monde.
Peut-être parce que le mal n'est pas
un problème, mais un mystère. Un
mystère dans lequel nous sommes
personnellement impliqués. Un
mystère qui n'est pas résolu de
manière théorique, mais avec des
attitudes vitales ou existentielles.



Nous avons toujours besoin de
contempler le mystère de la
miséricorde : la relation entre la
souffrance, l'injustice, le péché, les
personnes et Dieu. Car, comme le dit
le Pape François[7], la miséricorde est
la loi fondamentale qui habite le
cœur de chaque personne lorsqu'elle
regarde le frère ou la sœur qu'elle
rencontre sur le chemin de la vie. La
miséricorde est le mot qui révèle le
mystère de la Sainte Trinité. La
miséricorde est l'acte ultime et
suprême par lequel Dieu vient à
notre rencontre. Et, par conséquent,
la miséricorde est le chemin qui unit
Dieu et l'homme.

Dans la vie de l'Église, la miséricorde
est une réalité permanente. Mais il y
a des moments où nous sommes
appelés à contempler la miséricorde
plus intensément.

On comprend le péché à partir de
la miséricorde



« Dieu est infiniment bon et toutes
ses œuvres sont bonnes. Cependant,
personne n’échappe à l’expérience
de la souffrance, des maux dans la
nature – qui apparaissent comme liés
aux limites propres des créatures –,
et surtout à la question du mal moral
» (Catéchisme, no 385). « Le péché est
présent dans l’histoire de l’homme :
il serait vain de tenter de l’ignorer ou
de donner à cette obscure réalité
d’autres noms » (Catéchisme, no 386).
Mais d'où vient le mal, et surtout le
péché ?

Pour répondre à cette question, nous
devons nous pencher sur le mystère
de Dieu, car le péché ne peut être
compris qu'à la lumière du Dieu
miséricordieux de Jésus-Christ. « Car
"le mystère de l’iniquité " (2 Th 2, 7)
ne s’éclaire qu’à la lumière du
mystère de la piété (cf. 1 Tm 3, 16).
La révélation de l’amour divin dans
le Christ a manifesté à la fois
l’étendue du mal et la surabondance



de la grâce (cf. Rm 5, 20). Nous
devons donc considérer la question
de l’origine du mal en fixant le
regard de notre foi sur Celui qui,
seul, en est le Vainqueur (cf. Lc 11,
21-22 ; Jn 16, 11 ; 1 Jn 3, 8)
» (Catéchisme, no 385). Comme
l'affirme Pascal dans ses Pensées, la
connaissance de Dieu sans la
connaissance de la nécessité de notre
rédemption est trompeuse, tout
comme la reconnaissance de notre
misère sans la connaissance du
Rédempteur[8].

De ce lien profond de l'homme avec
Dieu, nous pouvons comprendre que
le péché est un abus de la liberté que
Dieu donne aux personnes créées
pour qu'elles puissent l'aimer et
s'aimer les unes les autres (cf.
Catéchisme, no 386).

Afin de clarifier la réalité du péché,
la lumière de la révélation divine
nous parle en particulier du péché



des origines. Mais le point de départ
pour la comprendre est le message
de la miséricorde divine révélé par
Jésus.

Le péché originel : une vérité
essentielle de la foi

« La doctrine du péché originel est
pour ainsi dire "le revers" de la
Bonne Nouvelle que Jésus est le
Sauveur de tous les hommes, que
tous ont besoin du salut et que le
salut est offert à tous grâce au Christ.

« Le récit de la chute (Gn 3) utilise un
langage imagé, mais il affirme un
événement primordial, un fait qui a
eu lieu au commencement de
l’histoire de l’homme (cf. Gaudium et
Spes 13, § 1). La Révélation nous
donne la certitude de foi que toute
l’histoire humaine est marquée par
la faute originelle librement
commise par nos premiers parents
(cf. Cc. Trente : DS 1513 ; Pie XII : 
Humani generis, DS 3897 ; Paul VI,



discours 11 juillet 1966)
» (Catéchisme, nos 389-390).

« Derrière le choix désobéissant de
nos premiers parents il y a une voix
séductrice, opposée à Dieu (cf. Gn 3,
4-5) qui, par envie, les fait tomber
dans la mort (cf. Sg 2, 24). L’Écriture
et la Tradition de l’Église voient en
cet être un ange déchu, appelé Satan
ou diable (cf. Jn 8, 44 ; Ap 12, 9).
L’Église enseigne qu’il a été d’abord
un ange bon, fait par Dieu
» (Catéchisme, no 391).

« L’homme, tenté par le diable, a
laissé mourir dans son cœur la
confiance envers son créateur (cf. Gn
3, 1-11) et, en abusant de sa liberté, a 
désobéi au commandement de Dieu.
C’est en cela qu’a consisté le premier
péché de l’homme (cf. Rm 5, 19). Tout
péché, par la suite, sera une
désobéissance à Dieu et un manque
de confiance en sa bonté
» (Catéchisme, no 397).



« L’Écriture montre les conséquences
dramatiques de cette première
désobéissance. Adam et Eve perdent
immédiatement la grâce de la
sainteté originelle (cf. Rm 3, 23). Ils
ont peur de ce Dieu (cf. Gn 3, 9-10)
dont ils ont conçu une fausse image,
celle d’un Dieu jaloux de ses
prérogatives (cf. Gn 3, 5)
» (Catéchisme, no. 399).

En conséquence, « l’harmonie dans
laquelle ils étaient, établie grâce à la
justice originelle, est détruite ; la
maîtrise des facultés spirituelles de
l’âme sur le corps est brisée (cf. Gn 3,
7) ; l’union de l’homme et de la
femme est soumise à des tensions (cf.
Gn 3, 11-13) ; leurs rapports seront
marqués par la convoitise et la
domination (cf. Gn 3, 16)
» (Catéchisme, no. 400).

L'harmonie avec la création est
également rompue ; « la création
visible est devenue pour l’homme



étrangère et hostile (cf. Gn 3, 17. 19).
À cause de l’homme, la création est
soumise "à la servitude de la
corruption" (Rm 8, 20). Enfin, la
conséquence explicitement annoncée
pour le cas de la désobéissance (cf.
Gn 2, 17) se réalisera : l’homme
"retournera à la poussière de
laquelle il est formé" (Gn 3, 19). La
mort fait son entrée dans l’histoire de
l’humanité (cf. Rm 5, 12)
» (Catéchisme, no 400).

« Depuis ce premier péché, une
véritable "invasion" du péché inonde
le monde : le fratricide commis par
Caïn sur Abel (cf. Gn 4, 3-15) ; la
corruption universelle à la suite du
péché (cf. Gn 6, 5. 12 ; Rm 1, 18-32) ;
de même, dans l’histoire d’Israël, le
péché se manifeste fréquemment,
surtout comme une infidélité au Dieu
de l’Alliance et comme transgression
de la Loi de Moïse ; après la
Rédemption du Christ aussi, parmi
les chrétiens, le péché se manifeste



de nombreuses manières (cf. 1 Co
1-6 ; Ap 2-3) » (Catéchisme, no. 401).

Conséquences du péché originel
pour l'humanité

L'existence humaine montre
l'évidence du péché dans nos vies,
ainsi que la réalité que le péché n'est
pas le résultat de notre nature
mauvaise, mais provient du libre
choix du mal. Le mal moral
n'appartient donc pas à la structure
humaine, il ne provient ni de la
nature sociale de l'homme, ni de sa
matérialité, ni évidemment de Dieu
ou d'un destin immuable. Le
réalisme chrétien place l'homme
devant sa propre responsabilité : il
peut faire le mal comme fruit de sa
liberté, et le responsable de ce mal
n'est autre que lui-même (cf.
Catéchisme, 387).

« Ce que la Révélation divine nous
découvre ainsi, notre propre
expérience le confirme. Car l’homme,



s’il regarde au-dedans de son cœur,
se découvre enclin aussi au mal,
submergé de multiples maux qui ne
peuvent provenir de son Créateur,
qui est bon. Refusant souvent de
reconnaître Dieu comme son
principe, l’homme a, par le fait
même, brisé l’ordre qui l’orientait à
sa fin dernière, et, en même temps, il
a rompu toute harmonie, soit par
rapport à lui-même, soit par rapport
aux autres hommes et à toute la
création » (Gaudium et Spes 13,1).

Au cours de l'histoire, l'Église a
formulé le dogme du péché originel
en opposition à l'optimisme exagéré
et au pessimisme existentiel (cf.
Catéchisme, 406). Contrairement à
Pélage qui affirmait que l'homme
peut faire le bien avec ses seules
forces naturelles et que la grâce n'est
qu'une aide extérieure, minimisant
ainsi à la fois la portée du péché
d'Adam et de la rédemption du Christ
– respectivement réduites à un

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


simple mauvais exemple ou à un bon
exemple –, le concile de Carthage
(418), à la suite de saint Augustin, a
affirmé la priorité absolue de la
grâce car l'homme a été endommagé
par le péché (cf. Dignitatis Humanae
223.227 ; cf. aussi le deuxième
concile d'Orange en 529 : Dignitatis
Humanae 371-372). Contrairement à
Luther, qui soutenait qu'après le
péché l'homme est essentiellement
corrompu dans sa nature, que sa
liberté est annulée et que dans tout
ce qu'il fait il y a un péché, le Concile
de Trente (1546) a affirmé la
pertinence ontologique du baptême,
qui efface le péché originel ; bien que
ses conséquences demeurent – et
entre autres la concupiscence qui ne
doit pas être identifiée, comme le
faisait Luther, au péché lui-même –
l'homme est libre dans ses actions et
peut mériter par de bonnes œuvres
soutenues par la grâce (cf.Dignitatis
Humanae 1511-1515).



Au cœur de la position luthérienne –
et aussi de certaines interprétations
récentes de Gn 3 –, entre en jeu une
compréhension correcte de la
relation entre 1) la nature et
l'histoire, 2) le plan psychologico-
existentiel et le plan ontologique, 3)
l'individu et le collectif.

1) Bien qu'il y ait certains éléments
de caractère mythique dans la
Genèse (en comprenant le concept de
"mythe" dans son meilleur sens, c'est-
à-dire comme une parole-récit qui
donne naissance à l'histoire
ultérieure et qui en est donc à la
base), ce serait une erreur
d'interpréter le récit de la chute
comme une explication symbolique
de la condition humaine pécheresse
originelle. Cette interprétation
transforme un fait historique en
composante naturelle ; en le
mythifiant elle le rend inévitable :
paradoxalement, le sentiment de
culpabilité qui conduit à se



reconnaître "naturellement" pécheur
conduirait à atténuer ou à éliminer
la responsabilité personnelle du
péché, puisque l'homme ne pourrait
éviter ce à quoi il tend
spontanément. Ce qui est correct, au
contraire, c'est d'affirmer que la
condition de pécheur appartient à
l'historicité de l'homme, et non à sa
nature originelle.

2) Comme certaines séquelles du
péché subsistent après le baptême, le
chrétien peut éprouver une forte
tendance au mal, se sentir
profondément pécheur, comme cela
arrive dans la vie des saints.
Cependant, cette perspective
existentielle n'est pas la seule, ni la
plus fondamentale, car le baptême a
véritablement effacé le péché
originel et fait de nous des enfants de
Dieu (cf. Catéchisme 405).
Ontologiquement, le chrétien en état
de grâce est juste devant Dieu.
Luther a radicalisé la perspective



existentielle, en l’appliquant à la
compréhension de toute la réalité qui
se trouvait ainsi marquée
ontologiquement par le péché.

3) Le troisième point conduit à la
question de la transmission du péché
originel, « un mystère que nous ne
pouvons pas comprendre pleinement
» (Catéchisme, 404). La Bible enseigne
que nos premiers parents ont
transmis le péché à toute l'humanité.
Les chapitres suivants de la Genèse
(cf. Gn 4-11 ; cf. Catéchisme, 401)
racontent la corruption progressive
de la race humaine ; établissant un
parallèle entre Adam et le Christ,
saint Paul affirme : « de même que
par la désobéissance d’un seul être
humain la multitude a été rendue
pécheresse, de même par
l’obéissance d’un seul la multitude
sera-t-elle rendue juste » (Rm 5,19).
Ce parallèle permet de comprendre
correctement l'interprétation du
terme adamah en tant que collectif



singulier : de même que le Christ est
une seule personne et en même
temps tête de l'Église, de même Adam
est une seule personne et en même
temps tête de l'humanité[9]. « Par
cette "unité du genre humain" tous
les hommes sont impliqués dans le
péché d’Adam, comme tous sont
impliqués dans la justice du Christ
» (Catéchisme, 404).

L'Église comprend le péché originel
des premiers parents et le péché
hérité par l'humanité de manière
analogique. « Adam et Eve
commettent un péché personnel mais
ce péché (…) sera transmis par
propagation à toute l’humanité, c’est-
à-dire par la transmission d’une
nature humaine privée de la sainteté
et de la justice originelles. Et c’est
pourquoi le péché originel est appelé
"péché" de façon analogique : c’est
un péché "contracté" et non pas
"commis", un état et non pas un acte
» (Catéchisme, 404). Ainsi, « quoique



propre à chacun (cf. Cc. Trente : DS
1513), le péché originel n’a, en aucun
descendant d’Adam, un caractère de
faute personnelle » (Catéchisme, 405)
[10].

Pour certaines personnes, il est
difficile d'accepter l'idée d'un péché
héréditaire[11], surtout si l'on a une
vision individualiste de la personne
et de la liberté. Qu'ai-je à voir avec le
péché d'Adam ? Pourquoi devrais-je
payer pour les conséquences du
péché des autres ? Ces questions
reflètent l'absence d'un sens de la
solidarité réelle qui existe entre tous
les hommes créés par Dieu.
Paradoxalement, cette absence peut
être comprise comme une
manifestation du péché transmis à
chacun. En d'autres termes, le péché
originel obscurcit la compréhension
de cette fraternité profonde du genre
humain qui rend possible sa
transmission.



Face aux conséquences lamentables
du péché et à sa propagation
universelle, la question se pose : «
Mais pourquoi Dieu n’a-t-il pas
empêché le premier homme de
pécher ? S. Léon le Grand répond : «
La grâce ineffable du Christ nous a
donné des biens meilleurs que ceux
que l’envie du démon nous avait ôtés
» (serm. 73, 4 : PL 54, 396). Et S.
Thomas d’Aquin : « Rien ne s’oppose
à ce que la nature humaine ait été
destinée à une fin plus haute après le
péché. Dieu permet, en effet, que les
maux se fassent pour en tirer un plus
grand bien. D’où le mot de S. Paul :
‘Là où le péché a abondé, la grâce a
surabondé’ (Rm 5, 20). Et le chant de
l’Exsultet : ‘O heureuse faute qui a
mérité un tel et un si grand
Rédempteur’ » (S. Thomas d’A., s. th.
3, 1, 3, ad 3 ; l’Exsultet chante ces
paroles de saint Thomas)
» (Catéchisme,412).

La vie comme combat



Cette vision du péché à la lumière de
la rédemption du Christ apporte un
réalisme lucide sur la situation de
l'homme et ses actions dans le
monde. Le chrétien doit être
conscient à la fois de la grandeur
d'être un enfant de Dieu et d'être un
pécheur. Ce réalisme :

a) empêche aussi bien l'optimisme
naïf que le pessimisme désespéré, et
« donne un regard de discernement
lucide sur la situation de l’homme et
de son agir dans le monde. (…)
Ignorer que l’homme a une nature
blessée, inclinée au mal, donne lieu à
de graves erreurs dans le domaine de
l’éducation, de la politique, de
l’action sociale et des mœurs
» (Catéchisme, 407).

b) donne une confiance sereine en
Dieu, Créateur et Père
miséricordieux, qui n'abandonne pas
sa créature, pardonne toujours, et
conduit tout vers le bien, même au



milieu de l'adversité. « Répète ces
paroles : omnia in bonum ! tout ce qui
arrive, « tout ce qui m'arrive », est
pour mon bien... Par conséquent – et
telle est la bonne conclusion –
accepte ce qui te paraît si coûteux
comme une douce réalité »[12].

c) suscite une attitude de profonde
humilité qui conduit à reconnaître
ses péchés sans s'en étonner, et à les
regretter parce qu'ils sont une
offense à Dieu et non pas tant à cause
de ses défauts personnels.

d) aide à distinguer ce qui est propre
à la nature humaine en tant que telle
de ce qui est une conséquence de la
blessure du péché dans la nature
humaine. Après le péché, tout ce qui
est vécu comme spontané n'est pas
forcément bon. La vie humaine a
donc le caractère d'une lutte : il faut
lutter pour se comporter de manière
humaine et chrétienne (cf.
Catéchisme, 409). « Toute la tradition



de l'Église a qualifié les chrétiens de 
milites Christi, de soldats du Christ.
Des soldats qui communiquent la
sérénité aux autres, tout en
combattant continuellement contre
leurs mauvaises inclinations
personnelles »[13]. Le chrétien qui
s'efforce d'éviter le péché ne rate
rien de ce qui rend la vie bonne et
belle. Contre l'idée qu'il est
nécessaire que l'homme commette le
mal pour faire l'expérience de sa
liberté autonome, parce qu'au fond
une vie sans péché serait ennuyeuse,
la figure de Marie, conçue de façon
immaculée, s'élève pour montrer
qu'une vie entièrement donnée à
Dieu, loin de produire de l'ennui,
devient une aventure pleine de
lumière et de surprises infinies[14].

La tendresse de Dieu : péché, salut,
miséricorde

Face à la réalité du péché, la
miséricorde de Dieu se dresse de



manière imposante. Jésus-Christ est
le visage de cette miséricorde,
comme nous pouvons le voir dans
son attitude envers les pécheurs (« Je
ne suis pas venu appeler les justes,
mais les pécheurs ») tels que Zachée,
le paralytique, la femme adultère, la
Samaritaine, Marie-Madeleine, le
bon larron, Pierre et d'innombrables
autres.

De manière particulièrement
pertinente, elle se manifeste dans les
paraboles de la miséricorde, comme
celle de l'enfant prodigue, qui, en
fait, concrétisent tout l'enseignement
de l'Ancien Testament sur le Dieu «
tendre et miséricordieux, lent à la
colère, plein d’amour et de vérité
» (Ex 34,6). C'est ce à quoi les
psaumes font référence à plusieurs
reprises : le Seigneur est « Dieu de
tendresse et de pitié, lent à la colère,
plein d'amour et de vérité ! » (Ps
86,15) ; « Le Seigneur est tendresse et
pitié, lent à la colère et plein d'amour



» (Ps 103,8) ; « Le Seigneur est justice
et pitié, notre Dieu est tendresse » (Ps
115,5) ; « Le Seigneur est tendresse et
pitié, lent à la colère et plein d'amour
» (Ps 145,8).

Dans la Passion de Jésus, toute la
crasse du monde entre en contact
avec l'immensément Pur, avec le Fils
de Dieu[15]. S'il est habituel que ce qui
est impur infecte et contamine par
contact ce qui est pur, ici se produit
l’inverse : là où le monde, avec toute
son injustice et ses cruautés
contaminantes, entre en contact avec
l'immensément Pur, dans ce contact,
la souillure du monde est
effectivement absorbée, annulée,
transformée par l'amour infini.

La réalité du mal, de l'injustice qui
gâche le monde et souille l'image de
Dieu, est une réalité qui existe et par
notre faute. On ne peut pas
simplement l'ignorer, il faut
l'éliminer. Maintenant, ce n'est pas



comme si un Dieu cruel exigeait
quelque chose d'infini. C'est tout le
contraire : Dieu lui-même se pose en
lieu de réconciliation et, en son Fils,
prend sur lui la souffrance. Dieu lui-
même apporte sa pureté infinie dans
le monde comme un don. Dieu lui-
même « boit le calice » de tout ce qui
est terrible, et rétablit ainsi le droit
par la grandeur de son amour qui, à
travers la souffrance, transforme les
ténèbres.

Dans la Passion, Jésus crie de toutes
ses forces vers le Père. En quelque
sorte, « toutes les détresses de
l’humanité de tous les temps, esclave
du péché et de la mort, toutes les
demandes et les intercessions de
l’histoire du salut sont recueillies
dans ce Cri du Verbe incarné. Voici
que le Père les accueille et, au-delà de
toute espérance, les exauce en
ressuscitant son Fils »[16]. Cette
souffrance concentre la misère, le
péché et la mort de l'humanité, tout



le mal de l'histoire. Et elle le
surmonte, le rachète, le sauve.

La Croix est le dernier mot de
l'amour du Christ pour nous. Mais ce
n'est pas le dernier mot du Dieu de
l'Alliance. Ce dernier mot sera
prononcé à l'aube du dimanche : « Il
est ressuscité »[17]. Dieu ressuscite son
Fils Jésus-Christ, et dans le Christ il
nous fait le don de la vie chrétienne
pour toujours.

Bibliographie

- Catéchisme de l'Église catholique, nos

374-421

- St Jean Paul II, Je crois en Dieu le
Père. Catéchèse sur le Credo (I).

- Pape François, Misericordiae Vultus,
11 avril 2015 :

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P1C.HTM
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html


- Marcel Clément, Le péché originel
selon Jean-Paul II, Laurier, 1988.

[1] Concile Vatican II, Gaudium et spes,
no 10.

[2] Saint Jean Paul II, Evangelium
vitae, no 21.

[3] Cf. Saint Jean-Paul II, Redemptoris
missio, no 44.

[4] Saint Jean Paul II, Memoria e
identidad, La esfera de los libros,
Madrid 2005, p. 73.

[5] Ces expressions apparaissent à
plusieurs reprises chez saint Jean-
Paul II, Dives in Misericordia.

[6] Sainte Faustine, Journal de la
Miséricorde Divine en mon âme, nos

47, 309, 327, 949.



[7] Cf. François, Misericordiae Vultus,
no 2.

[8] B. Pascal, Pensées, no 556 (éd.
Brunschvicg) et no 449 (éd. Lafuma).

[9] C'est la raison principale pour
laquelle l'Église a toujours lu
l'histoire de la chute en termes de
monogénisme (l'origine de la race
humaine à partir d'un seul couple).
L'hypothèse opposée, le polygénisme,
a semblé s'imposer comme un fait
scientifique (et même exégétique)
pendant quelques années, mais
aujourd'hui la descendance
biologique à partir d'un seul couple
(monophylétisme) est considérée
comme plus plausible au niveau
scientifique. Du point de vue de la
foi, le polygénisme est
problématique, car on ne voit pas
comment il peut être concilié avec la
Révélation sur le péché originel (cf.
Pie XII, Humani Generis, DH 3897),



bien qu'il s'agisse d'une question qui
peut encore être étudiée et réfléchie.

[10]En ce sens, une distinction a
traditionnellement été faite entre le
péché originel originant (le péché
personnel commis par nos premiers
parents) et le péché originel originé
(l'état de péché dans lequel nous
sommes nés en tant que leurs
descendants).

[11] Cf. Saint Jean Paul II, Audience
générale, 24-IX-1986, no 1.

[12] Saint Josémaria, Sillon,127 ; cf. Rm
8,28.

[13] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 74.

[14] Cf. Benoît XVI, Homélie, 8
décembre 2005.

[15] Ce commentaire sur la pureté du
Christ et la souillure du péché se
trouve dans Benoît XVI, Jésus de



Nazareth, vol. 2, Encuentro, Madrid
2011, pp. 269-270.

[16] Catéchisme de l'Église catholique,
no 2606.

[17] Cf. saint Jean-Paul II, Dives in
Misericordia, no 7.

Pablo Martí del Moral

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/10-le-peche-et-
la-misericorde-de-dieu/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/10-le-peche-et-la-misericorde-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-ca/article/10-le-peche-et-la-misericorde-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-ca/article/10-le-peche-et-la-misericorde-de-dieu/

	Thème 10. Le péché et la miséricorde de Dieu

